UNIDAD: IZTAPALAPA

DIVISION: CIENCIAS SOCIALES Y HUMANIDADES

CARRERA: HISTORIA

MATERIA: SEMINARIO DE INVESTIGACION III

TITULO: "DESARROLLO HISTORICO DE LA TEOLOGIA DE LA LIBERACION

EN MEXICO, DURANTE EL PERIODO:1962-1975."

FECHA: ABRIL 1998

ALUMNO: GONZALEZ ALTAMIRANO MARGARITA

MATRICULA:89231970

ASESOR: JAVIER MACGREGOR CAMPUZANO

#### INTRODUCCION

El presente trabajo tiene como finalidad exponer el desarrollo històrico de la Teología de la Liberación en Mèxico de 1962 a 1980, y analizar còmo esta nueva corriente de pensamiento eclesial fue tomada como una respuesta teológica de lucha frente a una situación económica, política, social y cultural de injusticia demasiado dura no sólo en Mèxico, sino en toda Amèrica latina.

Explicar còmo y por què nace dicha corriente; y describir algunos procesos y hechos donde se ha manifestado su opción por el cambio social, particularmente en Mèxico. De igual forma consideramos la importancia del papel que ha jugado la iglesia a travès de la historia como instancia política y como legitimadora de ordenes establecidos; posición mantenida a lo largo de su historia y olvidando casi por completo su misión evangelizadora hacia sus fieles.

Fuè precisamente èsta actitud que hizo reflexionar a un pequeño sector de la iglesia que preocupados por la situación de pobreza en la que vivian miles de latinoamericanos empezaron a organizarse y a trabajar en comunidad para ayudar a los más necesitados, en èstas circunstancias poco a poco se fue conformando lo que hoy conocemos como Teología de la Liberación que condenó el orden social y luchó por trascenderlo

El trabajo fue estructurado en tres capítulos. El primero fue dividido en cuatro apartados cuya relación se debe a que son los elementos principales de donde partió la Teología de la Liberación, así en el primer apartado exponemos de manera muy general la situación que ha prevalecido en Amèrica Latina desde la llegada de los españoles hasta la dècada del 60, que es cuando se inicia un nuevo discurso eclesial en torno al anàlisis de la realidad del continente latinoamericano. En el segundo apartado hacemos un breve

recorrido de la historia de la iglesia latinoamericana, còmo fue instituida y el papel que ha desempeñado en el continente. En el tercer y cuarto apartado exponemos las circunstancias del origen y fases de desarrollo de la Teologia de la liberación y còmo fue el despertar de las conciencias de los pueblos pobres y oprimidos que vieron en la Teologia de la liberación un medio para lograr su liberación, mencionamos los casos específicos de Amèrica Latina..

El segundo capitulo fuè dividido en cinco apartados en los cuales exponemos los documentos más importantes que se produjeron a raiz de la Teología de la Liberación.

Iniciamos el primer apartado con los Documentos del Concilio Vaticano II de los cuales analizamos las siguientes enciclicas: <u>Mater et magistra</u>, que trata sobre la justicia, <u>Pacem in Terris</u>, que habla sobre la paz, <u>Gadium et Spes</u>, señala y denuncia la injusticia social en la que viven millones de seres marginados de los países subdesarrollados, y la <u>Populorum Progressio</u>, se refiere a las aspiraciones universales de la humanidad.

En el segundo apartado hablamos de los Documentos de Medellin y del gran significado que tuvieron para el avance de la Teologia de la Liberación, asimismo analizamos algunos de sus documentos, en el tercer apartado hago referencia a la III Conferencia Episcopal Latinoamericana realizada en Puebla y los Documentos que surgieron en ella. La importancia de èsta Conferencia radicó en el reconocimiento que el Papa Juan Pablo II le diò a la Teologia de la liberación y a las Comunidades Eclesiales de Base.

El cuarto y quinto apartado están muy relacionados; en el primero hacemos un estudio somero de quiènes fueron los precursores de la Teología de la Liberación en Mèxico, así como sus acciones principales, a partir de aquí deducimos el quinto apartado en el cual estudiamos la actuación del clero mexicano oficial hacia los teológos de la liberación, las CEB y la misma Teología de la liberación.

El tercer capítulo habla del proceso històrico que las CEB tuvieron en Mèxico desde su creación en 1967 en Cuernavaca, Morelos, hasta principios de los años ochenta.

Realizamos su estudio històrico en base a las Zonas Regionales en las que fueron divididas y de los Encuentros Nacionales que organizaron de 1972 a 1980.

Las hipòtesis consideradas en el trabajo son las siguientes:

- 1: Proponemos como hipòtesis central que la Teología de la Liberación en Mèxico no tuvo el mismo impacto y aceptación que en otros países de Amèrica Latina, a lo largo de la investigación lo constatamos y concluimos que esto se debió bàsicamente a tres factores:

  a) El primero y màs importante fue al tradicionalismo del clero mexicano, el cual no aceptò las ideas de renovación que proponía la Teología de la liberación, porque ello implicaba un compromiso de acción directa con el pueblo, que de haberlo hecho, el Estado rompería sus relaciones con la iglesia -como sucedió en Nicaragua o el Salvador-perdiendo todos sus privilegios, riesgo que la iglesia no corrió, ni correrà.
- b) Al parecer en Mèxico en los años setenta las masas populares todavia no alcanzaban el mismo grado de concientización de lucha popular que la de paises como: Brasil, Nicaragua, Guatemala o el Salvador, en donde la Teologia de la Liberación tuvó un papel relevante en sus luchas contra el mal gobierno.
- c) La situación del país en los años sesenta y setenta era muy distinta a la de los países mencionados; pues en casi todos los países de centroamèrica se vivieron tiempos de conflictos y dictaduras militares impuestas por los Estados Unidos, la pobreza llegó a sus limites extremos. En cambio en Mèxico existia una paz aparente, un país que avanzaba económicamente, que habia democracia, etc.

Todos estos factores fueron decisivos para que la Teologia de la Liberación no tuviera tanta fuerza, su màxima expresión y organización se dió en la dècada de los setenta y principios de los ochenta, finalmente el gobierno y la jerarquia eclesial la redujeron a un pequeño grupo eclesiàstico que dió batalla hasta los noventa.

Las limitaciones en el trabajo de investigación, bàsicamente fueron: la escasa información sobre el trabajo específico que realizaron las Comunidades Eclesiales de Base del país,

debido a la dificultad que implica la recolección de datos de esa naturaleza y a la imposibilidad de consultar documentos de primera mano, ya que la mayoria de ellos pertenecen a archivos personales en donde el acceso nunca se me permitió.

# capitulo

#### 1. LATINOAMERICA Y LA TEOLOGIA DE LA LIBERACION.

# 1.1 HISTORIA DE LATINOAMERICA S. XX

Económicamente la región latinoamericana pertenece al grupo de los países subdesarrollados; es decir, a los países atrasados en cuestiones de industrialización, tecnología, desarrollo económico, político, cultural, social, etc. En otras palabras, son países que no alcanzan el nivel de desarrollo de los países denominados capitalistas (desarrollados).

Este atraso en todos los niveles trae consigo muchas consecuencias, por ejemplo, el "standar" económico de vida de Latinoamérica en términos generales esta muy por debajo de los "standars" de vida de los países desarrollados.

Sabemos que la causa principal del fenómeno moderno del subdesarrollo de los pueblos de Latinoamérica se inició con la explotación sistemática por los pueblos europeos que con el afán de conquista, riqueza y poder llegaron y se establecieron en suelo americano alrededor del siglo. XV.

Arraigados ya en América los europeos dominaron política, económica, cultural y religiosamente a los pueblos americanos bajo su lema: civilizar y cristianizar a los paganos, cumpliendo así las ordenes de su majestad que:

"En la Primera Ley del Primer Título del Primer Libro se expresa que el señorio del rey de España sobre los nuevos reinos es debida a la obligación que el monarca ha contraído con la Santa Sede de adoctrinar en nuestra fe a los indios "(1).

Es así como el rey cumplía los designios de Dios para con la humanidad y

"mientras contribuyeron a un proceso de modernización en los países colonizados, cosecharon a cambio enormes beneficios materiales, en el proceso pillaron las riquezas de las Américas, Asia y Africa: oro, plata, piedras preciosas y materias primas que se llevaron para incrementar enormemente su acumulación de capital. Sus países crecieron en riquezas y poder a causa del subdesarrollo en estos países conquistados y colonizados" [2].

En América una vez conquistados y dominados los pueblos nativos, los europeos se apoderaron de las mejores tierras y empezaron a poblarlas, al mismo tiempo, dió inicio la vastisíma mezcla de razas [europea e indígena]. En el aspecto económico rompían las economías nativas y establecían economías propias para su provecho.

En lo respecta a su cultura, les arrancaron sus costumbres y hábitos, su forma de vida cotidiana, su religión les fue condenada de pagana, destruyèndoles sus templos y dioses, borrando de esta manera su historia ancestral. El poder europeo en América duró aproximadamente tres siglos, que fueron de dominación y explotación del pueblo indígena para el enriquecimiento de Europa.

Posteriormente en América, se gestò un proceso común de liberación bajo la batuta de Bolívar, San Martín, O'Higgins, Hidalgo, entre otros, êstos grandes hombres toman conciencia de su realidad de explotación y miseria, convocando al pueblo a enmanciparse y luchar por su independencia. Conforme iba ganándose la independencia política de estas colonias, una nueva forma de explotación y dominación se estaba consolidando..

En América Latina, España y Portugal perdieron su dominación al ser desplazados por la Gran Bretaña, Estados Unidos y otros países de Europa Occidental como colonizadores económicos, estos países estaban desarrollando desde tiempo atrás un nuevo proceso de desarrollo económico basado en la industrialización, hablamos del sistema capitalista que se encontraba en pleno apogeo en los países mencionados. De esta manera se da así la paradoja de los países latinoamericanos que, por un lado logran su independencia de las metrópolis europeas; y por el otro, se insertan a un mecanismo de dependencia respecto a las naciones capitalistas.

"La dependencia será considerada como una situación en la que cierto grupo de países tiene su economía dominada por el desarrollo y expansión de otra economía, y que ha tenido como resultado directo en los países latinoamericanos su conversión en centros de abastecimiento de materias primas y en traspatíos para los excedentes de los países desarrollados y la configuración de una estructura interna que reproduce los lazos de unión entre los países centrales y periféricos". (3)

En América una vez conquistados y dominados los pueblos nativos, los europeos se apoderaron de las mejores tierras y empezaron a poblarlas, al mismo tiempo, dió inicio la vastisíma mezcla de razas [europea e indígena]. En el aspecto económico rompían las economías nativas y establecían economías propias para su provecho.

En lo respecta a su cultura, les arrancaron sus costumbres y hábitos, su forma de vida cotidiana, su religión les fue condenada de pagana, destruyèndoles sus templos y dioses, borrando de esta manera su historia ancestral. El poder europeo en América duró aproximadamente tres siglos, que fueron de dominación y explotación del pueblo indígena para el enriquecimiento de Europa.

Posteriormente en América, se gestò un proceso común de liberación bajo la batuta de Bolívar, San Martín, O'Higgins, Hidalgo, entre otros, êstos grandes hombres toman conciencia de su realidad de explotación y miseria, convocando al pueblo a enmanciparse y luchar por su independencia. Conforme iba ganándose la independencia política de estas colonias, una nueva forma de explotación y dominación se estaba consolidando..

En América Latina, España y Fortugal perdieron su dominación al ser desplazados por la Gran Bretaña, Estados Unidos y otros países de Europa Occidental como colonizadores económicos, estos países estaban desarrollando desde tiempo atrás un nuevo proceso de desarrollo económico basado en la industrialización, hablamos del sistema capitalista que se encontraba en pleno apogeo en los países mencionados. De esta manera se da así la paradoja de los países latinoamericanos que, por un lado logran su independencia de las metrópolis europeas; y por el otro, se insertan a un mecanismo de dependencia respecto a las naciones capitalistas.

"La dependencia será considerada como una situación en la que cierto grupo de países tiene su economía dominada por el desarrollo y expansión de otra economía, y que ha tenido como resultado directo en los países latinoamericanos su conversión en centros de abastecimiento de materias primas y en traspatíos para los excedentes de los países desarrollados y la configuración de una estructura interna que reproduce los lazos de unión entre los países centrales y periféricos". (3)

La independencia de América Latina de España, incorporó al conjunto de sus países, dentro del ordenamiento capitalista mundial, que en el lapso de tiempo que va entre las ultimas décadas del s.XIX y las dos primeras décadas del s.XX, ya se habían constituido en un "sistema de economía mundial", en que los países latinoamericanos integrados a un esquema de división internacional del trabajo, se especializaron en la producción de materias primas en función o por la determinación de los intereses de ese gran mercado comprador externo. La vinculación de la economía latinoamericana a la economía mundial se marca en términos de formas de dependencia económica, que cambio de centro hegemónico -a país central-, en la medida que la competencia de los países capitalistas mas avanzados, o de estos convertidos en imperialistas, se definió en favor de algunos de ellos e impuso sus condiciones.

Para el caso de América Latina, la pugna entre Inglaterra y los Estados Unidos por controlar su economía, determinò la historia de las repúblicas hasta. La preponderancia de Inglaterra primero como potencia hegemónica en América Latina llegan hasta la Primera Guerra Mundial; posteriormente la expansión económica de los Estados Unidos se intensifica en América Latina, desplazando al imperialismo británico.

Es así como América Latina se transforma en un componente de importancia del comercio mundial y en una de las mas significativas fuentes de materias primas para los países industrializados, pero en especial para los Estados Unidos de Norteamèrica.

De esta manera se inicia el proceso de desarrollo capitalista en los países de América Latina siguiendo en donde por ley:

"Los países del Nuevo Mundo proporcionan las materias primas, y los países industrializados les venden los productos manufacturados" (4)

Abriéndose asì una nueva etapa de dominación de:

"La burguesía de los grandes países industriales en complicidad con sectores dominantes locales" (5). Este proceso no fue homogéneo en todos los países, básicamente estuvo condicionado por tres factores principales: los recursos naturales del país, el mercado local y las relaciones de

gobierno que imperaban entre centro y periferia. Como ya mencionamos, Inglaterra y los Estados Unidos se encargaron de insertar gradualmente el capitalismo a Latinoamérica en las primeras décadas del siglo en los países como Argentina, Chile, Uruguay, México, entre otros. Durante las primero cuatro décadas hay un notable desarrollo industrial e infraestructural en regiones específicas de América Latina,.

Esta dinámica económica de explotación fue interrumpida en la década de los años treinta cuando todo el sistema capitalista entra en crisis y se suscita una recesión económica en los países centrales, específicamente los Estados Unidos de Norteamérica, en donde repentinamente:

"La producción agrícola sufrió un descenso en los precios de venta. Durante la guerra los sembrados quedaron reducidos en Europa en un 20%, déficit que la agricultura de los países de ultramar había cubierto con sus exportaciones. Pero poco a poco, la agricultura fue recuperando en Europa su productividad e incluso llegó a superarla. Además, la cosecha de 1928 fue, tanto en Europa como América, excepcionalmente buena. La demanda cedió súbitamente y los agricultores americanos se encontraron en la imposibilidad de vender sus cosechas y de dar salida a las existencias acumuladas. Y la crisis agrícola determinó una crisis general." (6)

En este ambiente de gran tensión en el mercado financiero, la crisis agrícola que se produjo en 1929 en los Estados Unidos puso a los bancos en aprieto y provocó un gran derrumbamiento de los valores en la bolsa de Nueva York. La crisis del 29 se extiendió a todo el mundo.

"Ambas Américas fueron las primeras alcanzadas: Uruguay y la Argentina suspendían sus pagos a fines de 1929; el mismo año, Canadá impuso restricciones al patrón oro, en 1930 Brasil, Chile, Venezuela y México vieron depreciadas sus monedas". [7]

Como podemos observar, esta crisis afectò enormemente a los mercados de exportación e importación latinoamericanos, debido a que su eje económico giraba en torno a la economía estadounidense, a la venta de sus materias primas y a la importación de sus productos manufacturados para las dos grandes guerras mundiales.

"La Segunda Guerra Mundial fue la coyuntura para que gran parte de los países latinoamericanos, en donde se habían formado mercados internos, fuerza de trabajo disponible y cierto grado de avanzada tecnología, pudieran iniciar un proceso de industrialización mas o menos intenso y continuar, a la vez, la acumulación mundial.

De esta manera las burguesías locales sostienen un proyecto que se inicia con éxito y perspectivas mientras las economías desarrolladas reorganizan el sistema. Así Latinoamérica tiene una etapa de auge económico." (8)

Es así, que en la década de los cincuenta en toda la región existe un gran optimismo en las posibilidades de lograr un desarrollo económico autosustentado y para lograrlo, América Latina, tuvo que reemplazar su etapa de crecimiento hacia afuera por un desarrollo hacia adentro; o sea, una ampliación del mercado interno y la franca entrada a la industrialización aprovechando que ya estaban dados algunos de los supuestos para este nuevo paso de la economía latinoamericana, por lo menos en países como Argentina, México, Chile, Colombia y Brasil. En estos países principalmente, se inicia una etapa económica conocida como desarrollismo la cual estaba patrocinada por:

"organismos internacionales como: ONU, OEA,BID,FMI, AID, Alianza para el Progreso los cuales marcaban las políticas desarrollistas a seguir y la óptica que marcaban estaba dada a través de categorías estructural-funcionalista; es decir, para ellos desarrollarse significaba dirigirse hacia un modelo que se bastaría a partir de las sociedades màs desarrolladas del mundo actual," (9)

Esto significaba que los países latinoamericanos deberían de repetir más o menos el mismo modelo de desarrollo económico industrial que llevò a los países capitalistas más poderosos hacia una sociedad moderna.

Pero muy a pesar de los esfuerzos económicos, políticos y sociales principalmente de los países latinoamericanos por conseguir un desarrollo a imitación de los países desarrollados, esto no se diò, y como todos sabemos, las políticas desarrollistas no dieron los resultados esperados y cada vez se hacia más evidente la gran miseria de los pueblos latinoamericanos en contraste con la gran riqueza de los países del primer mundo.:

"Mientras las naciones desarrolladas habían en la década acentuado sus riquezas en un 50%, el mundo en desarrollo que abarca las dos terceras partes de la población mundial seguirá debatiéndose en la miseria y la frustración". (10)

Esto llevó, en los años sesenta a observarse una actitud pesimista en la economía latinoamericana pues se hacia evidente que la doctrina del desarrollo no llevaría a ningún país subdesarrollado al progreso; asì como tampoco existia posibilidad alguna de alcanzar el proceso de desarrollo de los países del primer mundo.

Ante esta situación, en América Latina, gradualmente se va percibiendo cada vez mejor que:

"la situación de subdesarrollado es el resultado de un proceso. Es decir, en relación al desarrollo y expansión de los grandes países capitalistas, el subdesarrollo de los pueblos pobres, como hecho social global, aparece en su verdadera faz: como el subproducto històrico del desarrollo de otros países" (11).

En efecto, la dinámica de la economía económica capitalista lleva al establecimiento de un centro y de una periferia, y genera, simultáneamente, progreso y riqueza creciente para los más afortunados y pobreza e ignorancia para el pueblo en general.

En este contexto en el cual se desenvuelve Latinoamérica, se puede entender claramente el surgimiento de la noción de dependencia como un elemento clave para la interpretación de la realidad latinoamericana, La percepción de este hecho y sus consecuencias permitió una nueva toma de conciencia de los pueblos latinoamericanos con respecto a su verdadera situación social, especialmente por la crisis de la política desarrollista aunado a la aparición y dominio creciente de las empresas multinacionales sobre la economía latinoamericana. Estos hechos principalmente, junto con otros, hacen que las diversas formas de populismo pierdan con fechas variables segun los países, el liderazgo político que tenían hasta el momento.

"Despues de una etapa de desconcierto, se inicia un intenso proceso de radicalización política. Surge entonces el foquismo guerrillero que pretende movilizar, a corto plazo, a las masas obligândolas a seguir una linea radical que no permita una organización partidaria de ellas. Los reveses militares se suceden, mientras la acción política revolucionaria se ha diversificado en estos últimos años, desde

brotes de un nacionalismo de izquierda en busca -bajo la presión de grupos y masas radicalizadas- de opciones precisas, hasta la subversión bajo nuevas formas de lucha armada.

Esta radicalización ha traido una reacción al exterior y al interior, de parte de los defensores del orden establecido, esto hace aun más beligerante la reacción y se llega en muchos casos, a severas y brutales formas de represión." (12)

Estas medidas de seguridad del orden tomadas por los Estados Unidos se dieron principalmente para salvaguardar la nueva política econòmica de dependencia que tenha latinoamerica con respecto a la economía estadounidense cuyo objetivo principal era asegurar el gran mercado de latinoamerica y a su vez, no permitir, a las potencias europeas y asiàticas su introducción a los mismos. Y la única manera de asegurar su hegemonía econòmica y política en estos países, era a travès de una política econòmica impuesta por supuesto por los mismos Estados Unidos, por medio de la imposición de gobiernos militares desde la dècada de los cincuenta, principalmente en Centro y Sudamerica; es así como se inicia en estas regiones latinas una nueva era política militar que aplacaria los pensamientos liberales que estaban surgiendo ante el fracaso del desarrollismo y la situación de dependencia existente.

Esta imposición de gobiernos militares nació con la necesidad de defender al capital norteamericano de las luchas políticas que se estaban gestando en algunos países latinoamericanos con un caràcter notablemente antioligàrquico y antiímperialista, pues sectores importantes de la masa popular estaban concientes de que con frecuencia el desarrollo era promovido por organismos internacionales en estrecha relación con los grupos y gobiernos que manejan la economía mundial y que el proceso de desarrollo a través de empresas transnacionales no beneficiaba a la nación, sino al capital extranjero.

Los Estados Unidos se dieron cuenta de que esta situación de conciencia política popular era muy peligrosa y para poner un alto a toda esta situación, se impusieron algunos gobiernos militares, entre ellos, basta mencionar:

El resurgimiento de dictaduras tales como la de Batista en Cuba [1952], de Pèrez Jimènez en Venezuela [1952], de Rojas Pinilla en Colombia [1953], la brutal imposición de Castillas Armas en Guatemala

[1954]. En otro orden de acontecimientos, pero igualmente relacionados, està el suicidio de Getulio Vargas en Brasil [1954], la caída de Peròn en Argentina [1955], el asesinato del presidente de Panamà [1955], entre otros." (13)

Todos ellos eran gobiernos militares que protegían los intereses econômicos norteamericanos. La imposición de gobiernos militares en estos países se debió a que fueron gradualmente tomando conciencia de que su subdesarrollo no era sino el subproducto del desarrollo de otros países debido al tipo de relación que mantenían con ellos, (especificamente los Estados Unidos).

"Se dieron cuenta tambièn de que su propio desarrollo no se haría sino luchando por romper la dominación que sobre ellos ejercen los países ricos." (14)

Este era el pensamiento que tenían determinados grupos políticos locales que toman una clara conciencia de la realidad política-econòmica de sus países, ellos pensaban que:

"sòlo puede haber un desarrollo autèntico para Amèrica Latina en la liberación de la dominación ejercida por los grandes capitalistas y, en especial, por el país hegemònico: los Estados Unidos de Norteamerica. Esto implica, por supuesto, un enfrentamiento con sus aliados naturales; es decir, con los grupos dominantes nacionales" [15).

que defendieron a toda costa los intereses externos, su actitud no sòlo beneficio a los capitales extranjeros; sino que lo hacían por salvaguardar sus propios intereses los cuales estaban ligados completamente a ellos.

Generalmente cuando existia peligro de inestabilidad en un país latinoamericano, los pequeños grupos burgueses y políticos locales, eran auxiliados por los Estados Unidos con ayuda militar, con dinero, con estrategias y manejo de masas subversivas, con lo que fuera necesario, siempre y cuando sofocarà a cualquier precio los movimientos populares que dia a dia eran más concientes de la situación de dependencia en la que se encontraban los países latinoamericanos; Frente a esta situación los pueblos de algunos países, centroamèricanos principalmente, empezaron a organizarse para luchar no precisamente contra las oligarquias de sus propios países; sino contra el imperialismo norteamèricano.

Era evidente que con esta política econòmica sòlo se beneficiaban ciertos sectores de la población; es decir, la clase alta, mientras la inmensa y gran mayoría de la población vive en completa miseria y opresión. Es así, que ciertos países del continente latinoamericano van tomando conciencia paulatinamente de su situación social y saben que su única alternativa para salir de esa penosa situación en la que están inmersos, es a través de una revolución social, que cambie esencialmente las condiciones de vida en las que viven. Poco a poco se van organizando en Guatemala, Nicaragua, El Salvador, Chile, etc., grupos de campesinos y obreros dispuestos a tomar las armas y luchar por un gobierno más justo.

Estados Unidos responde a estas agresiones aplicando la Doctrina Nixón en estos paises, la cual consistió en:

"Proporcionar recursos humanos nativos organizados en fuerzas armadas adecuadamente equipadas y adiestradas con ayuda de material, adiestramiento, tecnologia y conceimientos especializados proporcionados por los Estados Unidos a travês del programa de Ayuda Militar (MAP)." (16)

Los gobiernos de estos países tuvieron que apoyarse en el MAP, para aplacar las fuerzas subversivas que día con día iban en aumento. Los Estados Unidos no escatimaron ningún gasto para la aplicación de dicho programa.

"Proporcionaron millones de dòlares en armamento, equipo, adiestramiento y apoyo tècnico a la policia y fuerzas militares de los países" (17)

donde fue implementado el MAP. Pero no bastaba sòlo el apoyo militar para sublevar las fuerzas revolucionarias de estos países, los altos funcionarios norteamericanos sabían que había que atacar también el problema econômico, pues era el subdesarrollo y el estancamiento las causas principales del descontento del pueblo y había que tomar medidas al respecto. Para poner freno a las acciones de insurgencia, Estados Unidos se

propone iniciar en las regiones conflictivas de Amèrica Latina, la modernización econòmica por medio del Plan Alianza Para el Progreso. El cual consistió en:

" una inversión de 20 millones de dòlares en Amèrica Latina, en un lapso de 10 años, para impulsar el desarrollo econômico de la región." (18)

Estados Unidos pensaba que: promoviendo las inversiones privadas y ayudando a los militares a mantener el ambiente necesario de orden y estabilidad, los pueblos subversivos se calmarian.

Y asì con Alianza para el Progreso se empiezò a crear las condiciones para un cierto tipo de desarrollo econòmico que benefició sòlo a las grandes corporaciones multinacionales con inversiones en Latinoamerica, y al mismo tiempo, aminorar las causas de subversión: hambre, analfabetismo, distribución desigual de la tierra, explotación obrera, injusticias, etc.

La Alianza Para el Progreso no logrò su objetivo explicito, sin embargo, si incrementò los nexos y protegiò sus intereses.

Asì pues, la contrainsurgencia\* fue la otra cara de la moneda en la Alianza Para el Progreso. Los militares desempeñaron un papel tanto en el aspecto de desarrollo como en los aspectos represivos de esta estretegia: en primer lugar, localizando grupos de guerrilla y destruyèndolos junto con otras manifestaciones de oposición y disidencia; en segundo lugar, a travès de los programas denominados de acción civica. La acción civica estaba calculada para poner a los militares en intimo contacto con el pueblo, especialmente en las zonas rurales (donde se localizaba la mayor parte de la insurgencia a mediados de los años setenta), mediante la participación en proyectos de desarrollo (construción de embalses, centros mèdicos, carreteras, etc.) que promovieran una imagen positiva de las fuerzas armadas.

"Los militares comenzaron gradualmente a ser presentados por los estrategas norteamericanos como la brillante y nueva esperanza para el progreso y la reforma." (28)

Pero la verdadera función de los militares era y es la de ser instrumentos de control represivo disfrazados de promotores del desarrollo económico en varias naciones.

A pesar de los enormes y costosos esfuerzos que los Estados Unidos emprendieron en latinoamerica por sostener la doctrina desarrollista, ya la mayoria de la población latina no creia en ella, se empieza a originar un cambio de actitud y acción, que no ven con buenos ojos los dirigentes políticos.

Este cambio de actitud se empezò a gestar, en los años sesenta.

"Un diagnòstico pesimista en lo econòmico, social y político reemplaza al optimismo precedente. Se percibe, hoy, con claridad que el modelo desarrolllista adolecia de grandos errores de perspectiva. No tenìa suficientemente en cuenta los factores políticos; y, lo que es más grave, se mantenìa a un nivel abstracto de las sociedades subdesarrolladas." (20)

La òptica desarrollista y modernizante impedia, pues, ver tanto la complejidad del problema, como los inevitables aspectos conflictuales del proceso, tomado en su conjunto. Pero no sòlo la política desarrollista hace dependiente a los países latinoamericanos, existe otra forma de dependencia muy usual en el continente, èsta se da por medio de las empresas extranjeras las cuales:

"no sòlo se establecen en los países latinoamericanos sino que también se operan inversiones extranjeras en los sectores más dinámicos de la naciente industria nativa, vinculándola cada vez más estrechamente, y en su conjunto, al capitalismo internacional, (21)

Esta inserción económica es la estrategia perfecta que utilizan los Estados Unidos a lo largo y ancho del continente américano, de esta manera sigue teniendo un inmenso poder en toda latinoamerica, pues a través de éstas empresas extranjeras y las trasnacionales no sólo controlan las materias primas, la economía y el mercado latino; sino que existe también un control y enajenación en casi todos los aspectos sociales de los países. Originando así un nuevo tipo de dependencia, menos aparente, pero no menos real, bajo estas circunstancias es evidente que:

"el desarrollo autònomo latinoamericano es inviable dentro del marco del sistema capitalista

internacional. Por lo tanto, surge la necesidad de hablar de la liberación y sobre todo del proceso que conduce a ella." (22)

En esta breve historia que hemos descrito, observamos que:

"Las causas profundas del subdesarrollo como hecho global en Amèrica Latina se deben, ante todo, a una dependencia econòmica, política y cultural de centros de poder que esta fuera de Amèrica Latina". Según Gutièrrez, "la dinàmica de la economía capitalista lleva simultàneamente a la creación de mayor riqueza para los menos y de mayor pobreza para los màs. Actuando en complicidad con los centros de poder, las oligarquías nacionales mantienen en su beneficio y a travès de mecanismos diversos, una situación de dominación al laterior de cada país." (23)

Ante tal situación, es inevitable que los pueblos oprimidos estèn pasando por una etapa de tomar conciencia de cuales son los verdaderos factores que producen la miseria y dependencia en la que viven; como resultado, surge en las dècadas de los sesenta y setenta una corriente teològica llamada: Teologia de la Liberación la cuale a surgido en respuesta a una necesidad gravemente sentida en Amèrica Latina, es deche la necesidad de romper con la ideología, con el yugo dominante y buscar una solución verdaderamente cristiana al problema de la pobreza y miseria existentes en el continente y tener una pequeña esperanza de una vida màs digna aquí en la tierra, èste fue precisamente el objetivo de la Teología de la Liberación.

# CITAS

- 1: Dussel, Enrique. "Declaración de teológos del Tercer Mundo (1976)", en Religión, Edicol, México, 1977, p. 251
- 2: -----. "Declaración de cristianos por el Socialismo (1972)", en Religión, Edicol, México, 1977, p. 236
- 3: Odebret Zuñiga, Ernesto. La iglesia y la revolución en Amèrica Latina durante el siglo XX, (Tesis) UNAM, Mèxico, 1977, pp. 87-90
- 4: Muro Gonzàlez, Victor Gabriel. La Teologia de la Liberación como una expresión ideológica de cambio social en Mèxico, UNAM, Mèxico, 1982, p. 27
- 5: De la Peña, Sergio. El desarrollo de Amèrica, Mèxico, s. XXI, p. 178
- 6: Odebret, Op.cit., p. 2-3
- 7: Ibid., p.3
- 8: Muro gonzàlez, Victor Gabriel. Op.cit., p. 22
- 9: F:H: Cardoso y E: Faletto. <u>Dependencia y desarrollo en Amèrica latina</u>, s.XXI, Mèxico, 1969, p. 4
- 10: Herrera, Felipe. "Viabilidad de una comunidad Latinoamericana" en <u>Estudios</u> <u>Internacionales</u>, Santiago de Chile, abril, 1967, p. 7
- 11: Osvaldo Sunkel y P: Paz. El subdesarrollo Latinoamericano y la teoría del subdesarrollo, Mèxico, 1970. p. 36
- 12: Gutièrrez, Gustavo. <u>Teologia de la Liberación, perspectivas,</u> Sigueme, Salamanca, españa, 1974. p. 116-118
- 13: Muro Gonzàlez, Victor Gabriel. Op.cit., p. 69
- 14: Ferraro, Josè. <u>Teologia de la liberación revolucionaria o reformista</u>, Mèxico, UAMI, 1992, p. 13
- 15: Ibid., p. 15
- 16: T. Klare, Stein Nancy. Armas y poder en Amèrica Latina, ERA, (Serie Popular), Mèxico, 1978, p. 21
- 17: Ibid., p. 24
- 18: Muro Gonzàlez, Victor Gabriel. Op.cit., p. 23-24

- \* Contrainsurgencia: El Pentàgono la define como "aquellas medidas militares, paramilitares, políticas, econòmicas, psicològicas y civicas, tomadas por el gobierno para vencer la insurgencia subversiva." (T, Klare. Op.cit., p.17)
- 19: T. Klare. Op.cit., p. 93-94
- 20: F.H. Cardoso. Op.cit., p. 153
- 21: Ferraro, Josè. Op.cit., p. 14 y Gutièrrez, Gustavo. Op.cit., p. 120-121
- 22: Ibid., p. 14
- 23: Gutièrrez, Gustavo. La fuerza històrica de los pobres, Centro de Estudios y Publicaciones, Lima, Perù, 1980, p. 48

# 1.2 LA IGLESIA EN LATINOAMERICANA

"La civilización hispànica llega a Amèrica en la plenitud de su fuerza cultural y guerrera, aún religiosa y se enfrenta con otras culturas, que desde el punto de vista europeo, son muy inferiores" a ella, "España, con la ayuda generosa de su pueblo, de sus guerreros sin trabajo, de sus nobles anhelantes de nuevos titulos, de muchos pobres deseosos de enrriquecerse y de religiosos y sacerdotes entre los que se cuentan muchos santos, doctos y otros no tanto, emprende la doble conquista político-econòmica y espiritual" (1)

de los pueblos americanos: Azteca e Inca principalmente, por ser los pueblos más desarrollados y poderosos en el continente a la llegada de los españoles y así se inicia la conquista con:

"un puñado de hombres conquistando un continente con millones de habitantes: es la supremacia de la civilización mediterrànea, sobre el hombre prehispànico americano", como ya mencionamos en el primer apartado de este capitulo: "Europa se beneficia de muchos productos agropecuarios de la civilización americana, y de sus minas de oro y plata descubiertos, en parte, por las antiguas civilizaciones americanas" (2);

Se beneficia tanto, que gracias a las conquistas americanas que llevaron a cabo España y Portugal, la economía europea llegó a ser la más importante en el mundo.

"En conclusion: La vision del mundo hispànico se coloca a la cabeza de la nueva civilizacion americana" formandose en Amèrica una èlite social netamente europea que se encargarà de dirigir a las colonias en Amèrica, rezagando de esta manera a la raza india que pasa a ser una clase social a la cual "el español tratarà de no dejar penetrar en la `elite dirigente." (3)

Sabemos bien que la iglesia jugò un papel importantisimo en el desarrollo de la conquista americana; pues la mayoria de la èlite intelectual hispànica estaba constituida por sacerdotes que tuvieron la tarea de evangelizar a los pueblos descubiertos, teniendo como misión principal la conversión de cada miembro de la cultura india al cristianismo, ya Enrique Dussel, notable historiador, escribe en una de sus obras que:

"La conquista fue la expansión de la cristiandad europea en Amèrica." (4)

Para el mismo autor, la conquista española tuvo dos objetivos principales.

- 1: "La dominación de las tierras y sus habitantes bajo el poder temporal de la corona y
- 2: La evangelización de los pueblos por la incorporación a la iglesia, fuerza espiritual de reino" (5)

Ambos objetivos se encontraban correlacionados muy estrechamente ya que el primero no se daria sin el segundo, porque fue precisamente la iglesia quien en realidad logrò hacer de la conquista un verdadero imperio europeo sobre suelo americano.

Fueron los religiosos de las ordenes jesuita, franciscanos, dominicos y agustinianos encargados de evangelizar al continente americano. Bien sabemos que esta tarea misionera al principio fue muy dificil; pues los misioneros se tuvieron que enfrentar al rechazo total de la gente a la cual tenian que ir a buscar:

"marchando a pie, desde las costas bajas hasta los 2200 metros de altitud de Mèxico, pasando por mil aventuras, sobre todo la diversidad inmensa de los pueblos, las razas, las lenguas, las religiones a evangelizar" (6), entre otras muchas.

El metodo misional evangelizador seguido en toda Amèrica era el mismo:

"se peregrinaba de pueblo en pueblo, se bautizaba a los indios, se les predicaba en su lengua o por intèrpretes, y se realizaba asì una cristianización masiva; y al mismo tiempo, se extirpaba la idolatria y los antiguos cultos" (7)

que los indios todavia conservaban muy celosamente. Es así en terminos muy generales como se fue aceptando gradualmente la religión cristiana y la lengua española como parte cultural de la naciente y transformada sociedad indigena.

La historia nos dice que el papel màs importante en la evangelización americana la tuvieron los jesuitas pues fue esta orden sacerdotal quien màs participó en ella, esta tarea les permitió un contacto directo con los indígenas. La evangelización en Amèrica en el siglo XVI se encontraba en pleno apogeo, pero no todo funcionaba tan bien, ya que la èlite política obstaculizaba muy seguido el trabajo de los misioneros, sobre todo porque no querían perder ninguno de sus privilegios de los cuales gozaban. Tomaban esta

actitud sobre todo cuando observaban la gran influencia que estos poseian sobre los indios, esto les parecia peligroso, pues algunos misioneros estaban totalmente en desacuerdo con las injusticias que se cometian en contra de los indios y algunos de ellos empezaron a protestar y a defender a los indios de los españoles.

Debido a esto, la èlite política que controlaba toda la administracción de las colonias, decidió expulsar a las ordenes religiosas las cuales representaban un verdadero peligro al poder español; es así, como se da la expulsión de los

"jesuitas en 1767 en los países Guaranies, Brasil, Perù, Colombia y Venezuela y de los franciscanos en Mèxico, Bolivia, Ecuador y Amazonas." (8)

Todas estas expulsiones se dieron principalmente para minar el poder que los misioneros de estas congregaciones estaban adquiriendo con los indios. Partieron de Amèrica màs de 2200 padres, y con ellos se fue lo màs selecto del clero misionero y de la inteligencia latinoamericana, según Dussel, con esta acción se terminaba una etapa misionera importante, a partir de entonces, la iglesia ya no contaría con la ayuda de un número bastante significativo de misioneros y tuvo que enfrentar sola la decadencia económico-política de España, apoyada sólo a travès de la Santa Inquisición que perseguia con suma dureza toda mezcla de paganismo, magia o hechiceria.

Posteriormente "viene la independencia y la iglesia, que se habia solidarizado con el règimen monàrquico en la Colonia, se solidariza, de hecho, con la nueva oligarquia, criolla primero, burguesa despuès." (9)

Aunque la iglesia seguia presente en el ambito social su terreno perdido con el advenimiento de la independencia hizo que su poder en las cuestiones politicas disminuyera enormemente. El poder perdido de la iglesia no sòlo se diò con los movimientos independentistas, hay que sumarle las filosofias y concepciones politicas ilustradas que llegaron desde Europa, mezclàndose a las ya existentes como el liberalismo latinoamericano muy profesado en todo el continente. Estos movimientos a su vez se

enfrentaron con una iglesia en total desorganización, sobre todo por la ausencia de ordenaciones sacerdotales y religiosas, principalmente debido a la clausura de seminarios, la destrucción de archivos religiosos que se dio en las guerras de independencia, la desconexión que tenían las parroquias religiosas con la central, entre muchos otros aspectos.

Hasta aquì nos encontramos con una epoca de verdadera transición de la iglesia y de toda la sociedad ocurrida sobre todo por el pensamiento nacido del movimiento enciclopèdico europeo. Es asì como:

"se produce una ruptura con el pasado y se echan las bases de las nuevas conciencias nacionales, la iglesia esta siempre presente, pero en la mayoría de los casos para ser criticada y combatida como un residuo de la edad colonial, de los tiempos de la cristiandad" (10)

Es criticada principalmente por los grupos liberales que propugnaban por la separación de la iglesia y el estado; mientras que es apoyada por los grupos conservadores que deseaban la conservación del poder eclesiástico porque así convenia a sus intereses.

Històricamente, se ubica en el siglo XIX la agonia de la cristiandad colonial y con ello su unidad, factor fundamental de su poder; de aquì en adelante:

"la politica general seguida por los nuevos gobiernos fue la de entablar relaciones directas con Roma, persiguiendo dos fines: el primero, el reconocimiento directo de la independencia y el segundo, la subordinación oficial y real de la iglesia." (11)

hacia el estado, en suma lo que más interesaba a los liberales en ese momento fue tener un control de la iglesia, sólo así se pudo desmembrar paulatinamente el gran aparato burocrático y administrativo que poseía.

"En este periodo inicial de las nacionalidades, la iglesia sufriò la màs grande de sus crisis, y al mismo tiempo que los estados políticos comenzaban una nueva etapa en la que deberian de buscar su nuevo modo de ser. En esta època la iglesia no cambiò desde sus estructuras, sòlo se reformò, pues siendo la mayoria de los nuevos gobernantes de inspiración liberal, muy en el fondo seguian siendo conservadores y como tal sòlo hicieron reformas a la iglesia. Es asì que en

cada pais la iglesia debe amoldarse a las exigencias de los acontecimientos concretos y al modo de reaccionar de sus nuevos y por lo tanto inexpertos gobiernos" (12)

Quienes de inmediato observaron desde el seno de su poder còmo, al igual que en politica, se enfrentaban dos corrientes en torno a la iglesia; por un lado estaban los conservadores quienes sin duda, apoyaban la continuación de la iglesia católica tradicional; y por el otro, el grupo liberal totalmente anticatólico que se proponia la ruptura definitiva con el pasado.

Estas diferencias ideològicas no favorecian en absoluto a la reestructuración de la iglesia, pues era muy evidente que dia a dia la fe cristiana era menos popular

"los mismos habitantes del campo -más o menos cristianizados durante la època colonialafluian a las grandes ciudades en búsqueda de trabajo" (13)

Aquì la mayoria de ellos eran absorbidos en su totalidad por el trabajo, aunado a los problemas de adaptación social por los cuales tuvieron que pasar, asì como problemas econòmicos, culturales, entre otros más; ya casi no tenian tiempo para su vida espiritual, todas estas circunstancias tuvieron como consecuencia que:

"poco a poco todas las grandes ciudades se fueran descristianizando profundamente. En fin el siglo XIX es verdaderamente angustioso para la iglesia latinoamericana." (14)

Era evidente que la iglesia deberia tomar cartas en el asunto, y asì lo hizo en 1890, en este año Monseñor Casanova convocò a una reunión en Roma, llamada El Consejo Plenario Latinoamericano en donde:

los "obispos Latinoamericanos tratan el problema del paganismo, de la ignorancia religiosa, del socialismo, de la masoneria, de la prensa, etc., dictando al mismo tiempo las normas pràcticas para detener el avance de las mismas. Son 998 articulos o cànones que se proponen la reorganización de la iglesia en Amèrica Latina; inspirados casi en su totalidad, en la Escuela de Roma." (15)

Este Plenario no tiene aun una visión misionera como lo exigian los tiempos ; puesto que se tomaba en general la postura de conservar, defender y proteger la fe sobre todo, bajo una iglesia tradicionalista, que evidentemente se negaba a renunciar a sus poderes, en este marco de lucha por su supervivencia en las altas esferas del poder econòmico y político, inicia el siglo XX, el cual traerà consigo una serie de cambios en todos los àmbitos sociales, repercutièndo también en los asuntos eclesiàsticos.

A principios del presente siglo indiscutiblemente el fenòmeno de la Primera Guerra Mundial fue determinante en los cambios que se suscitaron mundialmente en la sociedad; sin embargo, la iglesia pudo mantenerse estable y no se dieron cambios importantes dentro de su estructura; cosa que no sucedió en la dècada de los treinta, pues:

"para la historia de la iglesia la crisis econòmica mundial de 1929, tuvo repercusiones fundamentales, y por ello puede indicarse como fin de una etapa. En la dècada del 30 la iglesia deberà adaptarse a un cambio profundo de las estructuras políticas y econòmicas que se estaban gestando por todo el mundo; pero màs especificamente en el continente latinoamericano debido a la dependencia econòmica que tenìa el continente con los Estados Unidos de Norteamerica." (16)

Estos motivos conducen a la iglesia a hacer cambios que satisfaciera las necesidades de una sociedad que se encontraba en plena transición económica y política; esta vez, ya no bastaria sólo con reformar la estructura católica, como lo hicieron en el pasado, sino que era necesario hacer verdaderos cambios en la estructura de la iglesia. Es por ello, que:

"desde Europa llegarà la influencia de Maritain, lo que permitirà proyectar el ideal de una nueva cristiandad, sobre dicho esquema, surgirà la Acción Católica y un modo ahora renovado, por primera vez desde la guerra de independencia, del catolicismo latinoamericano." (17)

El surgimiento de estos dos nuevos conceptos: Nueva Cristiandad y Acción Católica traian consigo toda una estrategia tanto eclesial como política; para recuperar el consenso que la iglesia había perdido en la època de los liberales, pues es cierto que en Amèrica Latina a finales del siglo XIX, la iglesia había sido deslegitimada por estos.

Como respuesta a esta ruptura de iglesia-estado, fue creada precisamente Acción Católica; esta institución eclesial tuvó la tarea dificil de recuperar la presencia de la iglesia en la esfera política y social, logro adquirido gracias al apoyo que la iglesia brindó a los gobiernos populistas latinoamericanos legitimizándolos, a cambio recibió la simpatia del Estado, ambos comprendieron la importancia política y social de trabajar en puntos paralelos.

Otro aspecto importante en esta època, fue el surgimiento de la conciencia del laico catòlico que se produjo a partir de la Segunda Guerra Mundial, este nuevo movimiento del pensamiento del hombre con respecto a su existencia, fue resultado sobre todo de los grandes acontecimientos políticos y econômicos que se estaban dando en el mundo.

"Hay un cambio de espiritu latinoamericano que comienza con una reflexión (a la luz del desarrollismo) propiamente adaptada a la realidad existencial de la iglesia latina. Para Dussel, desde 1930 a 1962 se vive: la ilusión de la Nueva Cristiandad; que no sólo se observa en la iglesia, sino que desde las mismas universidades católicas (Bogotà, Medellìn, Buenos Aires, Còrdoba, Porto Alegre, Rìo de Janeiro, Guatemala, entre otras) aunque criticables en algunos aspectos, han comenzado a realizar una obra importante en la reflexión latinoamericana. Al mismo tiempo, van surgiendo grupos cristianos integrados por laicos comprometidos y organizados en: sindicatos, gremios, partidos políticos, comunidades eclesiales de base, que van tomando posición ante la realidad social a travès de la reflexión critica de la sociedad en general." (19)

Hasta aquì podriamos decir que la iglesia latinoamericana intentò comprometerse en la lucha por la justicia, ya que todos estos grupos asumieron en nombre del cristianismo una lucha contra las injusticias sociales que estaba viviendo el continente latinoamericano.

Pero a pesar de los esfuerzos realizados por algunos sectores de la iglesia de un compromiso con el pueblo, este no surgió hasta la apertura de:

"el Concilio Vaticano II (1962-1965), en donde se diò fin a la agonia de la cristiandad tradicional y surgiò un nuevo proyecto teològico-pastoral, que vino a marcar una nueva etapa de la historia de la iglesia universal, pero de una manera màs determinante, en la historia de la iglesia latinoamericana la cual va a ser la protagonista de un movimiento teològico nuevo llamado Teologia de la Liberación." (20)

Despuès de la celebración del Concilio Vaticano II celebrado en Europa; en el continente

Despuès de la celebración del Concilio Vaticano II celebrado en Europa; en el continente latinoamericano se lleva a cabo la Reunión General del CELAM (Consejo Episcopal Latinoamericano) en Medellin, en 1968, esta reunión fue muy importante para el continente pues era la primera vez que se celebraba una reunión de tal magnitud y en la que el objetivo principal de la misma fuera: hablar sobre los graves problemas socio-económicos, políticos, culturales, étnicos, educativos, etc, que embargan a todos los pueblos latinoamericanos. Bajo estos rubros se va generando una conciencia crítica tanto en sacerdotes progresistas como estudiosos de las ciencias sociales, y va tomando forma una nueva manera de pensar y pràcticar la religión, hablamos del nacimiento de la Teología de la Liberación, èsta surge cuando por medio del anàlisis económico, político y social principalmente:

"se descubre la dependencia de la misma teologia a partir del descubrimiento de la dependencia econòmica (Teoria de la dependencia) y cultural (cultura de dominación)." (21)

Esta teología, poco a poco, fue descubriendo su mètodo propio de trabajo dirigido bàsicamente a la liberación de esta dependencia, y con el paso del tiempo se fue convirtiendo en la voz del oprimido, esta representación significo uno de los objetivos principales de su creación; los mismos teológos de la liberación reconocieron que:la Teología de la Liberación surgió:

"como reflexión sobre la praxis de liberación de los oprimidos, de numerosos cristianos comprometidos políticamente. Se trata de una teología-ètica pensada desde la periferia, desde los marginados." (22)

Desde aquèllos que saben de la urgencia de su liberación de dependencia; creen y luchan con la doctrina teològica eclesial y social de la Teologia de la liberación, pues saben bien

que la problemàtica planteada por medio de èsta teología surge de un anàlisis verdadero, pues:

"el discurso teològico latinoamericano parte no de un estado teològico de la cuestiòn sino del estado real de la misma. El punto de partida no es entonces lo que los teòlogos han dicho, sino lo que la realidad misma nos manifiesta." (23)

Es a partir de esta corriente teològica cuando empieza un verdadero cambio en la iglesia latinoamericana, en el perìodo comprendido entre la dècada de los sesenta y setenta, la iglesia al interior de cada pais empieza a trabajar para difundir dicha teoria, la situación va a ser muy diversa según los paises, según la clarividencia del Episcopado, de sus sacerdotes, de sus laicos y de las circunstancias sociales, econòmicas y políticas principalmente para un buen desarrollo de la misma.

Indudablemente fue en la región centroamèricana donde la Teología de la Liberación tuvo una mayor repercusión; pues países como Nicaragua, El Salvador y Guatemala iniciaron su movimiento de liberación siguiendo las pautas de èsta nueva corriente sociológica.

Cerca de los años ochenta, se llevò a cabo la Tercera Conferencia Episcopal Latinoamericana en la ciudad de Puebla en el año 1979, este acontecimiento eclesial vino a reforzar la teoria y el trabajo teològico que hasta entonces se había llevado a cabo en el continente.

A lo largo de la presente tesis hablaremos de la importancia històrica que la Teologia de la liberación ha tenido en el continente; es por eso, que en el presente inciso sòlo mencionamos los aspectos más importantes de la misma.

#### CITAS

- 1: Dussel, Enrique. <u>Historia de la iglesia en Amèrica Latina</u>, Nova Terra, Barcelona, España, 1974, p. 90
- 2: Ibid., p. 90
- 3: Ibid., p. 92
- 4: Dussel, Enrique. <u>Teologia de la liberación e historia</u>, Latinoamericana, Libros srl, Buenos Aires, Argentina, 1975, p. 36
- 5: Concha Miguel e Iñiguez Jorge. <u>Cristianos por la revolución en Amèrica</u>
  <u>Latina</u>, Grijalvo, Colec. 70, Mèxico, 1977, p. 100
- 6: Dussel, Enrique. Historia de la..., Op.cit., p. 99
- 7: Ibid., p. 100
- 8: Castro Villagrana, etal. La iglesia, el subdesarrollo y la revolución, Nuestro Tiempo, Mèxico, 1968, p. 153
- 9: Ibid., p. 157
- 10: Dussel, Enrique. Historia de la..., Op.cit., p. 10
- 11: Ibid., p. 170
- 12: Ibid., p. 174~179
- 13: Concha, Miguel. Op.cit., p. 18
- 14: Dussel, Enrique. Historia de la..., Op.cit., p. 190
- 15: Ibid., p. 191
- 16: Ibid., p. 192
- 17: Concha, Miguel. Op.cit., p.125
- 18: Ibid., p. 27
- 19: Zorrilla Olivares, Adriana Ruth. <u>Teologia de la liberación: reforma o revolución</u>, (Tesis) UAMI, 1986, p. 43
- 20: Dussel, Enrique. Historia de la..., Op.cit., p. 217
- 21: Ibid., p. 39-40
- 22: Ibid.,p 38

23: Ibid., p. 40

#### 1.3 NACIMIENTO DE LA TEOLOGIA DE LA LIBERACION

Como hemos observado en los apartados anteriores, la historia contemporànea de la Amèrica Latina, es una historia de dominio, explotación y dependencia en la economía, política y cultura principalmente con respecto a los Estados Unidos de Norteamerica.

La intervención y agresión militar directa que este país ha hecho en el àrea de países de Centro y Sudamerica principalmente, aunada con un dominio económico en toda latinoamerica, apoyada por las burguesias locales de cada país; trajo como consecuencia en la dècada de los setenta que sectores importantes del pueblo latinoamericano tomaran conciencia de la situación social de injusticia, opresión y miseria en la que se encontraban inmersos y quisieron sublevarse ante la dominación imperialista estadounidense.

Por su parte, los Estados Unidos respondieron con diversas estrategias militares como el Programa de Ayuda Militar (MAP) y econòmicas como Alianza para el Progreso; para disfrazar la enorme desigualdad que existe entre el imperialismo y el subdesarrollo. Sin embargo, en toda latinoamerica la miseria continuaba creciendo al mismo ritmo que la población, esto no sucedia lo mismo con el crecimiento econòmico; pues era bajisimo en comparación con el de los países desarrollados, y cada dia había más gente viviendo en la pobreza; ante tal situación, era evidente que el sistema capitalista implantado en los países latinoamericanos no satisfacia las necesidades vitales del pueblo, sólo responde a necesidades muy particulares y beneficia a un reducido número de individuos, mientras que margina en la inopia a millones de seres.

Fundamentalmente fue el problema econòmico el que hizo despertar conciencias acerca del problema del subdesarrollo y dependencia que se vivia en Amèrica Latina, surge entonces un grupo de críticos que empieza a analizar la realidad social desde una perspectiva econòmica. Teòricos, analistas, intelectuales, estudiantes, catòlicos, la clase urbana, el proletariado, la clase media baja etc., analizaban, criticaban y escribìan acerca de las injusticias sociales y del mal gobierno; esto diò pie al surgimiento de grupos de izquierda de todos tipos, que propugnaban por un cambio demòcratico que les garantizarà mejores condiciones de vida.

Un grupo que empezò a tomar efectiva conciencia de la realidad latinoamericana y el cual tuvo mucha relevancia en la lucha de liberación nacional de algunos países centroamèricanos, fueron sorpresivamente algunos sectores de la iglesia que basàndose en la teoria de la Teología de la Liberación denunciaron y condenaron abiertamente al imperialismo norteamericano, apoyando abiertamente las acciones de liberación. Esta actitud de la iglesia sorprendió a las clases dirigentes, pues sentían que la iglesia se salia de sus limites habituales, ya que:

"La iglesia a lo largo de su historia en Amèrica Latina, ha mantenido su estructura y presencia en la sociedad sin muchas dificultades, colaborando claro està con la explotación y dominación del pueblo. Sin embargo, en èstos últimos años experimenta los sintomas inequivocos de un desgaste institucional, que es el precio a tan dilatada colaboración con las clases dominantes oligàrquicas y burguesas que han impuesto y defendido su proyecto de injusticia social contra el pueblo, asimismo ha servido para dar coherencia y justificación ideológica a la injusticia social, organizada desde Europa y Norteamerica, sufre en los tiempos contemporàneos el fin de su larga hegemonia como institución de control ideológico de las masas al servicio de las fuerzas sociales de dominación hasta hoy vigentes." (1)

La crisis que vive la iglesia, hizò que tomara cartas en el asunto, y es en la dècada de los años sesenta cuando pequeños sectores de la iglesia latinoamericana comenzaron a vivir un proceso de cambio en su comportamiento político social a travès de la formación de grupos de cristianos que por todo el continente empezaron a surgir una nueva visión de la misión cristiana en la tierra ante las injusticias sociales.

Este cambio radical, primero en el pensamiento y posteriormente en la acción social y política de la iglesia cristiana latinoamericana, se inicia con el *Concilio Vaticano II* inaugurado en 1962.

En el concilio se reunieron obispos de todo el mundo y doctores en teología que analizaron en especial la situación económica, política y social de los países subdesarrollados. La decisión de la iglesia para realizar el Concilio Vaticano II, se debió a las circunstancias que imperaban en el mundo como consecuencia del desarrollo imperialista que condena a miles de cristianos y no cristianos a la opresión, especialmente en Amèrica Latina donde el problema de:

"La miseria fue màs envolvente en este tiempo por estancamiento industrial, la crisis agricola, la expulsión de campesinos del campo a la ciudad, el desarrollo de los medios de comunicación que se pusieron al servicio del capitalismo" (2)

El establecimiento de las transnacionales a lo largo y ancho de latinoamerica con un poder econòmico impresionante el cual domina pràcticamente toda la economia del continente, por el dominio ideològico, polìtico, social, cultural, etc., que tiene sometidos a millones de latinoamericanos, haciendo màs palpitante la situación de pobreza; todo ello, ponen de manifiesto el por què se iniciò una transición de cambio en la iglesia latinoamericana a partir del Concilio Vaticano II, el cual estaba encaminado a tratar dos cuestiones fundamentales: la paz entre los pueblos y la justicia social. Posteriormente al Concilio, se comienza a producir un nuevo tipo de discurso propio de la realidad latinoamericana; es asì que nace la Teologia de la Liberación en Amèrica Latina a finales de la època de los sesenta. Podemos observar entonces que la Teologia de la Liberación nació como respuesta a una necesidad real en Latinoamerica. Pero, ¿Què es la Teologia de la Liberación?, existen diversas respuestas, pero todas ellas giran sobre la misma problemàtica.

Para Leonardo Boff (eminente teòlogo y partidario de la Teología de la Liberación), la Teología de la Liberación:

"Naciò en el seno de un compromiso y una praxis tendientes a la liberación de los oprimidos. Se distingue de otros tipos de teología en tanto que reflexiona sobre la totalidad del contenido de la fe y del evangelio desde una praxis de liberación y desde una opción por los pobres y en contra de su pobreza." (3)

# Otros la definen como

"la expresión de los cristianos revolucionarios que recogen teòricamente su reflexión crítica sobre el significado de su participación en los procesos de liberación en Amèrica Latina y el Caribe." (4)

Estas definiciones reiteran el Objetivo de la Teologia de la Liberación: liberar a su pueblo de la miseria y explotación.

Para Hugo Assman, la Teologia de la liberación:

"Surge desde la realidad latinoamericana, desde la realidad eclesial, politica, revolucionaria y científica (de las ciencias sociales latinoamericanas.)"(5)

Hecha para los latinoamericanos; sin embargo, no podemos negar sus raices, pues la:

"Teologia latinoamericana es hija de la europea, pero esta nueva teologia de la liberación es distinta, es un acceso diverso a la misma tradición porque surge en un mundo perifèrico dentro de la època moderna mercantil primero y despuès imperial monopolistica." (6)

Como precursores de este movimiento teològico podemos mencionar a Josè Porfirio Miranda (que nace en 1924), estudia en Frankfurt y Roma; Gustavo Gutièrrez (nace en 1928), estudia en Lovaina y Lyon; Enrique Dussel (nace en 1934), estudia teologia en Paris y Muenter; entre otros.

Todos ellos influenciados por las acciones pastorales que se dieron en la iglesia de Francia, pues en esos momentos la iglesia francesa vivia una: "Renovación pastoral de la -parroquia comunidad misionera-, de la espiritualidad de Charles Foucald, de los sacerdotes obreros, todo lo cual impactarà a la primera generación de los fúturos teòlogos latinoamericanos." (7)

Por otro lado, ya desde finales de la dècada de los sesenta, se venìan realizando nùmerosos:

"Encuentros, asambleas, simposios, cursos sobre teología de la liberación; esto indicaba que era un movimiento eclesial, fruto de una encrucijada de la iglesia como fatalidad, y de una generación de teòlogos" (8).

Hasta aquì sabemos què es la Teologia de la Liberación; ahora es valido preguntarnos ¿quièn hace la Teologia de la Liberación?, podemos decir que la hacen y profesan principalmente las masas populares de obreros, campesinos, amas de casa, desempleados, subempleados, las etnias marginales, colonos, etc., pues èstas masas constituyen en tèrminos generales el bloque social de los explotados por el capitalismo nacional y transnacional.

Se trata de cristianos que se comprometen en la causa de los pobres, de transformar la sociedad para que haya en ella:

"màs bienes del Reino de Dios, tales como justicia, participación, dignidad y fraternidad."

(9)

Todos ellos organizados y lidereados casi siempre por sacerdotes no tradicionalistas y por laicos comprometidos en la fe y dispuestos a luchar por las injusticias sociales, políticas y econômicas en las que vive el continente latinoamericano. Gutièrrez dice al respecto:

"Esta teología no es la obra de unas personas, sino el fruto de la reflexión de una opción de la iglesia latinoamericana: es la teología de una experiencia eclesial (desde 1968 de manera especial) a nivel continental." (10)

Es asì como surge para los cristianos una nueva alternativa de liberación basada primero en el anàlisis de su realidad y posteriormente en la praxis.

En èsta època el peso reflexivo de la Teologia de la liberación se encontraba en:

"El cono sur principalmente de (Argentina, Uruguay, Chile, Perù y Brasil). Variarà esta plantación geogràfica cuando se desate la represión político-militar posterior" (11)

Fue en la dècada de los setenta cuando hay un desplazamiento de las teologías del Sur hacia centroamerica, el Caribe y Mèxico, pero siendo siempre Brasil y Perù un punto importante de referencia, desde los cuales se organizaban actividades que impulsaròn a nivel Latinoamerica la Teología de la Liberación.

En territorio centroamericano ha sido donde màs aceptación ha tenido dicha corriente teològica como un medio de lucha popular para la liberación, pues su influencia fue decisiiva en los movimientos revolucionarios que iniciaron Nicaragua, impulsada por los sandinistas; El Salvador, en este país el trabajo teològico fue organizado y llevado a cabo por un gran hombre: Monseñor Ôscar Romero, quien fuè una victima màs de la represión militar que caracterizaba a estas naciones en contra de la Teologia de la Liberación. En Guatemala, también jugò un papel muy importante esta teologia para el proceso revolucionario que durò màs de una dècada. La Teologia de la Liberación como doctrina social no fue vista con buenos ojos por parte de la iglesia tradicional, quien la acusaba, condenaba, criticaba y hasta perseguia por sus labores sociales y políticas, el ataque màs común fue ser:.

"Acusada de marxista, y por ello, vinculada a una teologia de violencia guerrillera, se pensò desde el Vaticano condenarla." (12)

Y de esta manera minar su poder ante las masas que la practicaban con fervor.

Uno de los medios más efectivos e importantes para el desarrollo de esta corriente renovadora, lo fueron: las Comunidades Eclesiales de Base, definidos como centros de reflexión, integrada por miembros de la iglesia, laicos comunes y corrientes y por un importante sector de estudiosos de las ciencias sociales, aunque pequeño, no por ello insignificante. El trabajo de las Comunidades de Base consistía en la reflexión crítica de los aspectos sociales tanto económicos, como políticos, religiosos, educativos, de

salud, etc., de ayuda mutua para resolver los problemas de los mismos miembros de la Comunidad; de organización para la participación en eventos políticos tales como: marchas, mitines, huelgas; entre otros. Como podemos observar su trabajo consistia bàsicamente en las acciones sociales, políticas y religiosas de cada lugar geogràfico en donde era llevada a la práctica.

La reflexion pràcticada por la Teologia de la Liberacion en sus origenes fue:

"A partir de la dialèctica fe-politica, ahora se insiste màs bien en la relación "vidaeconomia". No es ya sòlo la exigencia del cristiano de optar por el pobre y comprometerse
en la politica -aun revolucionaria-, como a fines de la dècada de los sesenta; ahora es el
hambre de las mayorias el imperativo de modificar los sistemas de producción injustos. Se
trata de un verdadero comienzo que impondrà su logica a la totalidad de la Teologia de la
Liberación en la dècada de los ochenta y de los noventa." (13)

## Ahora podemos comprender que:

"La Teologia de la Liberación surge, para llenar la necesidad de suplir esquemas teológicos insuficientes, no adecuados para acompañar y hacer crecer la fe del cristiano en una època de crisis, de profundos conflictos, y hasta en situaciones revolucionarias frecuentemente. Fue una respuesta madura, serena, a la altura de las exigencias racional del tiempo. Pero esta crisis no toca sólo al laico, sino principalmente al sacerdote, quien con frecuencia fue considerado como elemento subversivo. Desde la renovación del Concilio, los sacerdotes, religiosos y religiosas, descubren su responsabilidad en la transformación" (14)

de la sociedad latinoamericana a una sociedad màs igualitaria, menos violenta, en donde haya una justa distribución de la riqueza que de lo necesario a los pueblos latinoamericanos para una vida digna, tal como lo señala el Plan de Dios.

#### CITAS

- 1: Odebret Zuñiga, Ernesto. La iglesia y la revolución en Amèrica Latina durante el s. XX, (Tesis) UNAM, Mèxico, 1977, p. 2-3
- 2: Muro Gonzàlez, Victor Gabriel. La teologia de la Liberación como expresión ideològica de cambio social en Mèxico, UNAM, Mèxico, 1982, p. 18
- 3: Boff, Leonardo. <u>Teologia desde el lugar de los pobres</u>, Salterra, Santander, España. 1986, p. 88
- 4: Silva Gotay, Samuel. "La transformación de la función política en el pensamiento teológico caribeño y latinoamericano", en Revista Mexicana de Sociología, Vol. 48, No. 3, Mèxico, 1986, p. 133-134
- 5: Dussel, Enrique. <u>Teologia de la liberación, un panorama de su desarrollo</u>, Potrerillos, editores, Mèxico, 1995, p. 9
- 6: Ibid., p. 79
- 7: Ibid., p. 80
- 8: Ibid., p. 110
- 9: Ibid., p. 111
- 10: Boff, Leonardo. Op.cit., p. 25
- 11: Dussel, Enrique. Op.cit., p. 112-113
- 12: Ibid., p. 164
- 13: Ibid., p. 151-152
- 14: Ibid., p. 119

# EL PROCESO DE LA LIBERACION A TRAVES DE LA TEOLOGIA DE LA LIBERACION EN LATINOAMERICA

En el presente inciso abordaremos el tema como el título lo indica, de las aspiraciones latinoamericanas por liberarse de sus fuerzas opresoras que lo tienen inmerso en la injusticia y pobreza, liberarse sì, pero no con medios violentos, sino a travès de un nuevo mètodo propuesto por la Teología de la liberación, el cual consiste en la "no violencia", y en el trabajo conjunto de laicos y religiosos por luchar y alcanzar su libertad social general.

Es de suma importancia recordar que previo a estas acciones, el hombre latinoamericano fue adquiriendo paulatinamente una nueva conciencia de la realidad del continente y de la forma en que enfocaria su propia liberación; es asì que a determinados sectores de la iglesia latinoamericana se le plantea, la problemàtica de este proceso de liberación.

" El cambio màs importante en el conocimiento de la realidad latinoamericana està en prestar preferente atención a las causas profundas de la situación, consideradas en una perspectiva històrica; èste es el punto de vista que se comienza a adoptar en Amèrica latina ante el desafio de una situación cada vez màs dificil y contradictoria." (1)

Por ello, cuando identificamos a Amèrica Latina como un continente dominado y oprimido, nos conduce esencialmente a hablar de liberación y lo más importante, a participar en el proceso que conduce a ella.

Uno de los principales factores para que se llegarà a esta conciencia, fue sin duda,:

"el fracaso de los esfuerzos reformistas que han acentuado esta actitud en los grupos más alertas, en quienes se abre paso lo que hemos llamado una nueva conciencia de la realidad latinoamericana," ellos "creen que sòlo puede haber un desarrollo autêntico para Amèrica latina, en la <u>liberación</u> de la dominación ejercida por los grandes países capitalistas y, en especial, por el país hegemònico: los Estados Unidos de Norteamerica. Lo que implica,

ademàs, el enfrentamiento con sus aliados naturales: los grupos dominantes nacionales."

(2)

E aquì una manera diferente de entender y ver la realidad de los pueblos latinoamericanos, al fin comprendieron que no saldràn de su situación de dependencia, sino mediante una transformación profunda sobre todo de los sectores eonòmicos y políticos que son el eje de toda sociedad. Es así que:

"Los sectores oprimidos al interior de cada país van tomando conciencia -lentamente- de sus intereses de clase y del penoso camino por recorrer hacia la quiebra del estado actual de cosas, y -más lentamente todavia- de lo que implica la construcción de una nueva sociedad." (3)

Estos postulados significaron que Amèrica Latina se encontraba en pleno proceso de concientización ante la insostenible situación de miseria, alienación y despojo en que vivia y vive la inmensa mayoría de la población latinoamericana.

"En este proceso de liberación està presente, además, explicita o implicitamente, un transfondo que no conviene olvidar: el de procurar la liberación del subcontinente más allà de la superación de la dependencia económica, social y política, para que dicha liberación sea autèntica y plena, deberà ser asumida por el pueblo oprimido mismo, y para ello deberà partir de sus propios valores, tomando una conciencia crítica, abierta a lo nuevo."(4)

Esta toma de conciencia de la que hemos venido hablando no serìa tan clara en latinoamerica sin el surgimiento de la Teologia de la Liberación, que desempeño un papel importantisimo en el proceso de liberación que iniciaron sobre todo algunos países Centro y Sudamericanos, como ya habiamos mencionado en el inciso anterior. El nacimiento de la Teologia de la Liberación se diò basicamente por la necesidad de los pueblos latinoamericanos a tener acceso a una vida màs justa, sin opresion y miseria; es entonces que pequeños sectores de la iglesia en Amèrica Latina, empiezan a ver el transfondo de lo que sucedió en el Concilio Vaticano II y en los Documentos de Medellin, los cuales tenian una tònica de protesta y denuncia; proponian en tèrminos generales: que todo hombre no importando ningún prejuicio social, tenia todo el derecho de llevar una vida digna; y, si esto no era asì, contaba

tambièn, con toda la libertad para denunciarlo y luchar por la obtención de la misma.

Bajo estos rubros, se empieza a trabajar al interior de los países con la bandera de la Teología de la Liberación.

Al igual que todo proceso històrico, el de la liberación a travès de la nueva teología liberadora se ira gestando paulatinamente; es vàlido recordar que este proceso se inició en la dècada de los sesenta, y apenas se encontraba en sus primeros pasos. Como todo proceso històrico, èste también fue lento, observando que no fue un proceso uniforme en todo el continente, en cada país fue diferente, esto dependió bàsicamente de determinadas circunstancias imperantes en cada país, como por ejemplo: ideología, credibilidad, el mismo grado de desarrollo de la nueva corriente ideológica cristiana, la acción del gobierno, de la iglesia oficial, etc. Todos estos factores determinaron el proceso de liberación que iniciaron determinados países cansados ya de tanta injusticia. Por lo anteriormente mencionado se entiende que:

"Es muy dificil dar fechas vàlidas para toda Amèrica Latina; pues hay diferencias importantes de pais a pais; ademàs cada etapa del desarrollo de la Teologia de la Liberación tiene un periodo de preparación, maduración y sobrevivencia a una posterior," (5)

Al parecer y según estudios sociológicos en todos los países en donde la Teología de la Liberación ha sido aceptada como medio para su liberación ha tenido un proceso similar; para poder entenderlo a continuación analizaremos el desarrollo de la misma caracterizándola por etapas, hablaremos de èstas etapas de una manera global para todo el continente, pues es casi imposible mencionar caso por caso.

La mayoria de los estudios que se han hecho acerca del proceso de liberación a travès de la Teologia de la Liberación, coinciden en que la primera etapa de su desarrollo es sin duda la concientización que empiezan a tener algunos sacerdotes, de la miseria e injusticia social de que son objetos los hombres latinoamericanos, la misma concientización se fue dando en algunos estudiosos de las ciencias sociales que al igual que los nacientes sectores progresistas de la iglesia, crejan que ya era tiempo de

hacer algo al respecto, y apoyàndose en los documentos sociales del Concilio Vaticano II y de Medellin, empezaron a trabajar.

La Teologia de la Liberación, fue adaptada a las necesidades de los pueblos oprimidos y por lo tanto, su mètodo de trabajo consistió en trabajar precisamente con el pueblo; pues ella misma asegura, que le corresponde a los oprimidos llevar a cabo la tarea de su propia liberación, es por eso, que uno de los pasos fundamentales de este proceso de liberación, fue la comunicación que se entabló entre el pueblo creyente y no creyente para iniciar con un pedagogia de concientización de la realidad social en la que viven y posterior a ella, empezar a trabajar de una forma organizada para lograr el objetivo fundamental. A continuación conoceremos cómo se fue paulatinamente logrando dicha comunicación.

La comunicación que empezaba a darse entre la Teología de la Liberación y el pueblo en un principio, se caracteriza por seguir ambos líneas muy paralelas, pues la fe cristiana estaba muy apartada de los problemas sociales que embargaban al pueblo; es decir:

"la fe no incide en lo político y lo político no incide en la fe. La vida cristiana tiene todavia una forma tradicional, que apenas integra nuevas motivaciones y temas de tipo social. El compromiso político también no supera las formas tradicionales de protesta y denuncia; es todavia un compromiso un tanto individual y anàrquico, cuando se trata de un compromiso de grupo, tampoco tiene mayor expresión política-orgànica." (6)

Aquì los cristianos aunque sabedores de las injusticias sociales, todavìa no tienen una visiòn clara del porquè de su situaciòn; y mucho menos, relacionan la fe con la política, se puede decir que ambas no han madurado aun lo suficiente como para influirse mutuamente y menos para trabajar juntas para un mismo fin, la relación de ambos se puede resumir asì:

"El hombre privado es religioso y no-político y el hombre público es político y no religioso." Esta situación se dió històricamente en Amèrica latina: "muchos cristianos que despertaron al mundo político en esos años radicalizaron su compromiso político y abandonaron la fe y

la iglesia; otros siguieron fieles a una vida cristiana tradicional y traicionaron su compromiso político." (7)

Esta situación prevaleciente les era muy comoda a ambos, pues en realidad ninguno tenìa un compromiso social específico hacia las masas desprotegidas. Como podemos observar se trata de una etapa de conocimiento mutuo y conforme se da este la relación irà mejorando.

La segunda etapa caracteristica que se da en el desarrollo y pràctica de la Teologia de la Liberación es de una relación convergente; es decir:

"la fe cristiana lleva a un mayor radicalismo político y el compromiso político lleva a un mayor radicalismo cristiano." (8)

En otras palabras, ya hay una mayor identificación de los intereses que persiguen, se influyeron y se radicalizaron mutuamente, en esta cohesión los teòricos sociales tuvieron mucho que ver al observar que la Teología de la Liberación iba más allà de un plan divino; pues èsta se interesaba más en los problemas de este mundo, y así fue citada por estos como una doctrina política, social y religiosa preocupada por los pobres del continente.

"El elemento nuevo que permite superar el paralelismo anterior y provocar la convergencia entre fe y política es la teoria teològica que permite trabajar a nivel de conciencia el cristianismo y una teoria política que permite una profundización en la pràctica política."

(9)

llegar a este punto de coincidencia no fue tarea fàcil, pùes en un principio

"el cristianismo y la iglesia aparecian como algo que habia que aceptar o rechazar como un todo, en bloque; ahora la teologia permite a los cristianos militantes un descernimiento y una creatividad; los hace criticos y capaces de distinguir entre lo autêntico y lo superfluo."(10)

Por su lado la teoria politica, que coincide con el desarrollo de las ciencias sociales, permite a los cristianos una mejor comprensión de la realidad social, es por primera vez que la iglesia progresista analiza los problemas sociales desde una perspectiva sociológica; en el plano político:

"Se supera la pràctica política espontànea y subjetiva y se entienden las contradicciones sociales de una manera científica y estructural. Esta nueva visión política, más allà de la pura denuncia o protesta, permite mejor a los cristianos entender la dimensión cristiana y religiosa. (11)

Ahora los cristianos no se ven enfrentados a la falsa alternativa que los obliga a elegir entre su fe y su compromiso político, entre la iglesia y el proceso revolucionario, ahora se encuentran frente a una alternativa de combinar sus ideas creyentes y su acción política, en esta etapa evolutiva del proceso de liberación por medio de la Teología de la Liberación hay una mayor comunicación de fe-política y por lo mismo se puede planear de una manera más seria y comprometida el trabajo social pastoral dirigido hacia el pueblo y llevado a cabo por el pueblo.

Pasada esta etapa de previa maduración y aceptación de convergencias tanto políticas como sociales principalmente, podría hablarse ya que la Teología de la Liberación alcanza su madurez y aceptación como un medio por el cual el pueblo latinoamericano puede romper su yugo opresor. La relación fe-política característica de èsta etapa serà comunitaria; es decir:

"La integración fe-política se da dentro de un marco històrico de una comunidad cristiana. Lo novedoso en esta època es la comunidad. La integración que se da entre la fe y la política estarà dada no sòlo por la asimilación de la teoria, sino fundamentalmente por una manera nueva de ser cristiano vivida en la Comunidad Eclesial de Base (CEB). En la vida misma de la comunidad: en su compromiso, oración, liturgia, catequesis, reflexión común, etc. se da la integración de fe y política." (12)

Esta manera nueva de comunicación que se da entre la fe y lo político, trajó consigo consecuencias muy positivas para el proceso teológico de liberación:

"La nueva manera de relacionar fe-politica se difundirà extensivamente en el pueblo; se hace en forma màs integral, incorporando elementos culturales, personales, afectivos, familiares, etc; la relación serà también màs eclesial, màs hacia el interior de la iglesia." (13)

Esta integración más madura aún que la de la etapa anterior se dió a travès de las Comunidades Eclesiales de Base, pues estas constituyeron un espacio eclesial muy importante a nivel continente, de esta manera:

"La iglesia latinoamericana, por el desarrollo de las CEB's, empieza a vivir ahora de una manera diferente el evangelio en el movimiento popular y en el mundo de los pobres y oprimidos en general, surge un nuevo radicalismo por la presencia masiva y conscientes de los cristianos en los movimientos populares y procesos revolucionarios." (14)

Estos procesos revolucionarios surgieron en países como Nicaragua, Guatemala, el Salvador, principalmente. Hasta aqui hemos analizado brevemente las etapas de integración que la Teología de la Liberación ha tenido que pasar para su aceptación como un medio por el cual el continente pueda alcanzar su liberación.

Despuès de aproximadamente una dècada del surgimiento de èsta nueva corriente teològica, nos encontramos en una etapa importantisima en la cual se inicia el verdadero trabajo hacia la liberación llevado a cabo por tres actores principales que son: los militantes cristianos, las Comunidades Eclesiales de Base y el pueblo pobre y creyente (laicos concientizados y comprometidos con la realidad social que les tocò vivir).

Para poder conocerlos describiremos brevemente a cada uno de ellos.

Los militantes cristianos: "son en su mayoria laicos comprometidos con los movimientos populares y los partidos de izquierda. Generalmente han participado o participan en organizaciones eclesiales (grupos de acción católica, movimientos parroquiales o CEB's), pero su misión principal està en el campo político.

Su motivación cristiana es consciente y explicita: ya han logrado una cierta sintesis entre fe y política. Normalmente son militantes inspirados directamente por la Teología de la Liberación y por el Magisterio de la iglesia referente a la vida de fe en la pràctica de la justicia, la mayoría de ellos han surgido de las "capas medias". Entre estos militantes cristianos podemos incluir también algunos sacerdotes y religiosas, que han optado por el compromiso social y político directo." (15)

Las Comunidades Eclesiales de Base: Las analizaremos no en su totalidad (en el capítulo tres hablaremos ampliamente de ellas), sino ùnicamente en un aspecto particular de ellas:

"su inserción en la vida social y política. La CEB's son parte del pueblo y del movimiento popular, organizado como iglesia. Cuando en las CEB's hablamos de Base, no se trata de la base de la iglesia, sino de la base social o política en la cual se inserta la CEB: el barrio, el pueblo, el valle o un determinado movimiento campesino, juvenil, indigena, etc... Las CEB's tienen una identidad propia y autonomía eclesial, gozan de una forma de organización" específica, "un lenguaje, una simbología, un mensaje y una misión que es propia y exclusiva de las CEB's" son en general, "expresión de una manera determinada de vivir la fe en el compromiso social y político." A travès de las CEB's, el pueblo se organiza y toma conciencia, se expresa y toma la palabra, el pueblo crea una nueva simbología y lenguaje religioso, el pueblo lee la Biblia y celebra su fe a partir de su propia conciencia històrica." (16)

Todo ello dentro del marco de las Comunidades, sin las cuales no hubiese sido posible el desarrollo de la Teología de la Liberación.

El tercer actor fue el mismo pueblo pobre y creyente que:

"cuando en los procesos sociales y políticos participa, lo hace por intereses econômicos y sociales, pero también motivado por su conciencia religiosa, puesto que el pueblo latinoamericano es en su mayoría un pueblo cristiano. En Amèrica Latina la dimensión religiosa es un elemento constitutivo de la identidad popular, junto a otros elemento y.cuando el pueblo participa conscientemente como sujeto de un proceso, el pueblo participa con toda su identidad" (17)

asì lo ha hecho ver por ejemplo en las guerras de independencia, en donde el factor religioso fue un aspecto si no decisivo, si importante en el proceso de autonomía continental. Pero no sòlo aqui fue importante,

"en la gran mayoria de los procesos sociales y políticos masivos de Amèrica Latina, se ha hecho muy evidente esta dimensión e inspiración religiosa y cristiana. Por lo tanto, cuando hablamos del compromiso cristiano en la vida social y política, también debemos mencionar la participación del pueblo con su dimensión religiosa y cristiana." (18)

Como vemos, estos fueron los principales actores del proceso de liberación, pues se caracterizaron por tener un compromiso cristiano en la vida social y política del continente latinoamericano a travès de la Teología de la liberación, con ellos se inició la pastoral social por medio del trabajo organizado, orientado principalmente hacia los problemas sociales que el pueblo enfrentaba como son: hambre, desempleo, injusticias, analfabetismo, insalubridad, abuso de autoridad, carestía, entre otros. El mètodo de trabajo que la Teología propone para iniciar el movimiento de liberación està determinado geogràficamente; es decir, como ya lo aclaramos, no es un movimiento que se de a nivel continental en un mismo tiempo, serán diferentes los momentos en los que la Teología de la Liberación empiece a trabajar en los países donde la aceptan para tal fin. Es distinto el tiempo; sin embargo, en todos los países la teología desarrollo las etapas ya citadas.

Generalmente, la organización de trabajo social se inicia en una comunidad, grupo u organización izquierdista, de ahì se extiende hasta alcanzar un nivel màs alto, puede ser una colonia, barrio, pueblo; el movimiento liberal se sigue extendiendo hasta alcanzar espacios geogràficos màs importantes como lo son una ciudad, departamento o estado, para de aquì pasar a ser un movimiento a nivel nacional tal y como sucedió en Nicaragua, Guatemala y El Salvador; en estos países el pleno desarrollo de la Teología de la Liberación se dió en las dècadas de los 60, 70 y 80; èstos vivian bajo un règimen militarista que cuidaba bàsicamente los intereses internacionales (estadounidenses), màs que el desarrollo de los propios países, esto trajo como consecuencia un gran empobrecimiento de los pueblos, vivian casi en la miseria total; ante tal situación:

"los cristianos ya sea individualmente, en pequeñas comunidades e incluso la iglesia toda,
van tomando una mayor conciencia política y adquiriendo al mismo tiempo un mejor
conocimiento de la realidad en la que vivian, y en particular de sus causas profundas." (19)

La organización que necesitaba la Teología de la liberación era principalmente a
travès de grupos comunitarios, compuestos principalmente por cristianos (creyentes),

sacerdotes, laicos, estudiantes, obreros, campesinos, obreros y amas de casa, todos ellos comprometidos con su realidad social, se diò esta organización debido a que era más fácil trabajar en equipo que individualmente.

"La situación política de Amèrica latina y la subversión del orden actual propugnada por estos grupos, hacen que ellos se coloquen necesariamente en una cierta clandestinidad. En estas condiciones la participación política de los cristianos cobra caràcteres inèditos que toman de sorpresa a las actuales estructuras eclesiales." (20)

Y cuando estas quisieron reaccionar, el trabajo teològico en estos países ya estaba muy avanzado; pues existian comunidades trabajando por la liberación en casi todas las parroquias de los países mencionados, a partir de entonces la iglesia oficial no ha descansado en hostigar y entorpecer el trabajo de las Comunidades Eclesiales de Base, de las organizaciones sociales que siguen la linea teològica renovadora y principalmente a sacerdotes, obispos, seminaristas y monjas, que profesan con la Teologia de la Liberación, han sido perseguidos, sancionados, desaparecidos, destituidos de sus cargos, torturados y hasta muertos por poner en pràctica la teoria de la Teologia de la Liberación.

En los paises de Brasil, Chile, Ecuador, Honduras, el proceso de liberación ha tenido una menor repercusión, no obstante igual de importante como la de los paises centroamericanos.

Hasta aquì hemos analizado a grandes lineas las pautas que ha seguido el proceso de liberación hacia la inserción de los cristianos y no cristianos en la pràctica de liberación del pueblo de Amèrica Latina travès de una propuesta teològica la cual comprende y se concientiza de la necesidad que tienen los pueblos latinoamericanos por alcanzar su liberación en todos los aspectos sociales y lograr una vida màs justa. Bien sabemos que le falta mucho camino por recorrer a la Teología de la liberación, sin embargo, las bases de esta nueva opción de lucha para la liberación estàn cimentadas en casi todo el continente latinoamericano, ahora sòlo falta ponerlas en

pràctica y trabajar en conjunto a nivel continente, por la liberación e independencia de los pueblos pobres.

# capitulo I

# CITAS

- 1: Gutièrrez, Gustavo. <u>Teologia de la liberación, perspectivas</u>, Sigueme, Salamanca, España, 1974, p. 101
- 2: Ibid., p. 115
- 3: Ibid., p. 115
- 4: Ibid., p. 121-122
- 5: Richard, Pablo. "Los cristianos en la pràctica de liberación" en <u>Pasos</u>, DEI (Publicación del Departamento Ecumènico de Investigaciones) No. 8, Octubre, San Josè, Costa Rica, 1980, p. 1
- 6: Ibid., p. 1-2
- 7: Ibid., p. 2
- 8: Ibid., p. 2
- 9: Ibid., p. 2
- 10: Ibid., p. 2
- 11: Ibid., p. 2
- 12: Ibid., p. 3
- 13: Ibid., p. 3
- 14: Ibid., p. 3
- 15: Ibid., p. 4-5
- 16: Ibid., p. 4-5
- 17: Ibid., p. 4-5
- 18: Ibid., p. 4-5
- 19: Gutièrrez, Gustavo. Op.cit., p. 125
- 20: Ibid., p. 129

# EL CONCILIO VATICANO II

Los concilios de la iglesia se han efectuado cuando se presentan dificultades externas o internas que afectan en cualquier sentido a la institución, para superarlas, el resultado de los cambios ha sido, generalmente, la renovación. Este ha sido el denominador común de la iglesia para su supervivencia.

Como sabemos el siglo veinte como ningún otro ha sido de cambios notables, hemos sido testigos de guerras, cataclismos, inventos, crisis, etc. Los cambios han sido tan ràpidos y bruscos que el hombre del siglo XX ha tenido que enfrentarse y a adaptarse a situaciones complejas como lo han sido los cambios políticos, culturales, sociales; pero sobre todo a los econômicos que son los màs afectan al total de la población

La iglesia no fue la excepción en los cambios gestados en este siglo, internamente presenta modificaciones notables:

"con respecto a los tres siglos anteriores, se vuelve una institución bien organizada y coordinada, con una jerarquia muy bien definida y estàtica, sin problemas graves de cismas. Empero comienza a generarse un desgaste que se manifiesta en una indiferencia irreverente y en el ateismo, que se extiende ràpidamente, motivado por los grandes avances de la ciencia, por la nueva imagèn del hombre màs libre, por la impresión de las guerras mundiales, por la ausencia de respuestas a los problemas que el hombre se planteaba sobre si mismo" (1)

El ateismo y la indiferencia hacia lo religioso han sido los factores màs comunes que la iglesia ha tenido que afrontar principalmente en la dècada del 50 en donde ha sido màs fehaciente èsta decadencia, pues a tan sòlo a unos cuantos años de la Segunda Guerra Mundial esta actitud fue muy notoria sobre todo ante:

"La devastación ocasionada en la guerra, el desaliento por la "guerra fria", la obsesiva industrialización de los países que se reconstruían y la frustación de los pueblos subdesarrollados ante el neoimperialismo, configuraron una manera de comportarse de los

católicos, que los alejaba de la iglesia y los hacia optar por un materialismo militante o, simplemente, cómodo" (2).

Estos grandes acontecimientos alarmaron a la jerarquía eclesiástica, que veía el comienzo de una crisis que diezmaría a la iglesia, pues resentia las bases de su estructura y poder frente a los cambios que estaba sufriendo la humanidad.

Ante tales circunstancias el Papa en turno Juan XXIII comprendiò que la iglesia pasaba por un momento crìtico y que era el momento de tomar cartas en el asunto, estaba conciente que la iglesia necesitaba un <u>aggiornamento</u>\*, para tratar de solucionar los problemas por los cuales pasaba y es asì que el 29 de junio de 1959, el Papa por medio de la enciclica <u>Ad Petri Cathedram</u>, hace una convocatoria a nivel mundial para realizar un concilio en el cual se tratarian:

"Los graves problemas de la religión, y principalmente para promover el incremento de la iglesia católica, asì mismo, una saludable renovación de las costumbres del pueblo cristiano y para poner al dia las leyes que rigen la disciplina eclesiàstica, según las necesidades de nuestro tiempo." (3)

Al parecer el concilio convocado prometia mucho, pues es la primera vez en la historia de la iglesia que se habla de una renovación de acuerdo a las necesidades del creyente y no a las de la propia iglesia y:

"esta vez lo hace buscando la esencia popular del cristianismo en un sentido progresista." (4) Es asì que la màxima jerarquia eclesiàstica voltea los ojos hacia las necesidades políticas, econòmicas y sociales entre otras por las que el pueblo atraviesa en pleno siglo XX, donde el desarrollo científico y tecnològico ha avanzado a pasos gigantescos y como consecuencia debería traer mayor beneficio a la humanidad y no sumirla cada vez màs en la miseria de muchos y el enrriquecimiento de pocos.

De esta manera la iglesia preocupada por recuperar el terreno perdido e intentando renovar su misión eclesiástica en la tierra, empiezó a hacer los preparativos concienzudos para el Concilio, jamás se había contado con tan modernos medios para realizar una asamblea de tal magnitud.

"Se enviaron cartas-circulares a los cinco continentes, cursadas a 2594 prelados, a 156 superiores de institutos religiosos y a 62 universidades. El resultado fue sorprendente: a fines de 1959 y comienzos de 1960 llegaron a Roma 2109 respuestas." (5)

A decir verdad, la iglesia no esperaba tanta respuesta favorable a su llamado en tan corto tiempo, estas respuestas casi inmediatas hicieron comprender al Vaticano la urgencia y necesidad que la iglesia tenìa de dicho concilio. El Vaticano no esperò màs tiempo e iniciò los preparativos del ConcilioVaticano II.

"El concilio estaba encaminado a tratar dos cuestiones fundamentales: la paz entre los pueblos y la justicia social." (6)

Asì lo revelaron los temas de las dos enciclicas que Juan XXIII promulgò: la <u>Mater et Magistra</u>, enciclica que trata sobre la justicia, escrita en 1961, y la <u>Pacem in terris</u>, que habla sobre la paz escrita en 1963.

La importancia dada a la paz y por lo tanto a la justicia, pudò observarse también en el discurso inaugural del Concilio que Juan XXIII promulgò en una alocución radiofònica el 11 de septiembre de 1962, en ella hizò mención de ambos aspectos explicando lo siguiente:

"Ante los países subdesarrollados, la iglesia se presenta tal cual es, y quiere ser la iglesia de todos, particularmente de los pobres (...) Los misioneros de la vida social claman venganza al cielo" Continua expresando: "Es el deber de todo hombre, es el deber imperioso del cristiano, juzgar lo que es superfluo, tener en cuenta las necesidades de los demás y velar cuidadosamente para que la explotación y la distribución de los recursos de la creación aprovechen a todos." (7)

La concepción de justicia social que introduce el Papa, es una toma de posición clara y congruente con el evangelio, así lo revela en su encíclica Mater et Magistra, en donde:

"considera la suprema necesidad que tiene el mundo moderno de una institución como la iglesia, cuando se trata de establecer el verdadero orden de cosas y los valores con miras a que la existencia del hombre sea más humana en conformidad con las normas del Evangelio. Así lo exhorta Juan XXIII a los fieles." (8)

El lenguaje del Papa causò sorpresa y regocijo en grandes sectores de la iglesia principalmente:

"entre vastas zonas explotadas y miserables del mundo, es Amèrica Latina la màs sacudida por el mensaje de Juan XXIII." (9)

En este marco econòmico, político y social, el Concilio se proponía los siguientes objetivos: un movimiento de acercamiento entre los católicos y los miembros de otras iglesias cristianas

(ecumènismo); establecer un diàlogo con todos los hombres para una nueva evangelización del mundo y tener una postura ante la misma, para su solución.

Los puntos más importantes que se trataron en el Concilio Vaticano II fueron:

- \* Aspecto social (injusticia social)
- \* Las aspiraciones universales de la humanidad
- \* Desigualdad de los hombres
- \* Propiedad Privada
- \* Derechos humanos
- \* Misiòn de la iglesia ante la sociedad
- \* Justicia y Paz

Con estos nuevos aires de renovación se inaugurò solemnemente el *Concilio Vaticano II*, el 11 de noviembre de 1962 en la Basílica de San Pedro de la ciudad de Roma, Italia. Juan XXIII pronunció un discurso de apertura en el que resumió el motivo del Concilio:

"En la situación actual de la sociedad, algunos ven más ruinas y calamidades; acostumbraban a decir que nuestra época es la peor de los últimos siglos. Es necesario que proclamemos bien nuestro rotundo desacuerdo con éstos profetas de la desgracia (...) Más que condenar, la iglesia prefiere responder a las necesidades de nuestra época poniendo más en valor la riqueza de su doctrina." (10)

Despuès de terminada la primera sesión del Concilio (fueron cuatro), Juan XXIII muere el 3 de junio de 1963. Es elegido en su lugar, Paulo VI el 2 de julio del mismo año, y anuncia su intención de continuar el Concilio.

El nuevo Papa no altera la senda trazada por su antecesor en el Concilio. Los documentos del Concilio Vaticano II continuan con la misma tònica de cambio y renovación ante los problemas sociales que enfrentan las sociedades más pobres principalmente; se sigue con el compromiso de diàlogo por parte de la iglesia hacia los problemas que tocan en el Concilio, a continuación veremos algunos de los documentos más importantes:

El documento que trata el aspecto social con más detenimiento y más claridad es la <u>Constitución</u>

<u>Pastoral de la Iglesia en el mundo</u>, la <u>Gaudium et Spes</u>. Ahì se señala y se denuncia la injusticia

social en la que viven millones de seres marginados del tercer mundo, ya algunos sacerdotes escribian al respecto.

"Nuestros pastores, a diversos niveles y en diversos contextos, denuncian la situación de injusticia social como una situación de pecado, contraria al plan de Dios. Es esta situación la que nos lleva a apreciar que la acción política realizada para organizar la sociedad en diversos países ha respondido a los intereses de unos cuantos en detrimento de la vida de las inmensas mayorias. La constatación de la brecha creciente entre ricos y pobres y del lujo desmesurado de los primeros como un insulto para las carencias de lo elemental de los segundos, se convierte en una exigencia para el impulso de una acción política que posibilite una re-organización de la sociedad con criterios de justicia y equidad. La opresión y explotación se nos aparecen como el principal escàndalo y ofensa a Dios y los seres humanos; el pecado mayor, ya que atenta contra la vida de nuestro pueblo." (11)

Podemos observar en este documento una preocupación real de la pobreza y desigual que impera en el mundo, denuncian abiertamente por vez primera lo que ellos llaman una situación de pecado, y es deber de todo ser humano luchar por una igualdad.

Esta fue precisamente la tarea que realizaba la Teologia de la Liberación: denunciar, reflexionar y actuar. Aunque en los años del concilio la iglesia oficial todavia no reconocia a la Teologia de la Liberación, esta se apoyó en los Documentos del Concilio Vaticano II para legitimizar sus acciones pastorales y sociales hacia los más pobres del continente.

El documento continua diciendo respecto a la problemàtica:

"Jamàs el gènero humano tuvo a su disposición tantas riquezas, tantas posibilidades, tanto poder económico. Sin embargo, una gran parte de la humanidad sufre hambre y miseria, y son muchedumbre los que no saben leer ni escribir (...) Mientras muchedumbres inmensas carecen de lo estrictamente necesario, algunos, aún en los países menos desarrollados, viven en la opulencia o malgastan sin consideración." (12)

Volvemos a advertir a una iglesia preocupada que empieza a comprender la situación social de los más desprotegidos, bajo un marco económico y político; a la vez que reconoce públicamente a los culpables de semejante desigualdad económica pues acusa a los detentadores de inmensas

fortunas que dia con dia las hacen crecer, mientras que millones de seres viven cada vez más en la miseria.

En otra enciclica <u>Populorum Progressio</u>, de Pablo VI, hace referencia a las aspiraciones màs universales de la humanidad las cuales son:

"Verse libres de la miseria, hallar con màs seguridad la propia subsistencia, la salud, una ocupación estable, ser màs instruidos; en una palabra, hacer, conocer y tener màs para ser màs: tal es la aspiración de los hombres de hoy. Y, sin embargo, gran número de ellos se ve condenado a vivir en condiciones que hacen ilusorio este legítimo deseo." (13)

No cabe duda que el Papa se dirigió bàsicamente a los continentes subdesarrollados: Amèrica Latina, Asia y Africa; en donde verdaderamente èstas aspiraciones son una utopia de alcanzar, y no precisamente porque no se tengan las condiciones necesarias para lograrlas, sino porque existen determinados grupos en cada pais de estos continentes que obstentan y controlan la riqueza. El mismo Papa reconoce que:

"Mientras que en algunas regiones una oligarquia goza de una civilización refinada, el resto de la población, pobre y dispersa, està privada de casi todas las posibilidades de iniciativa, viviendo en condiciones de vida y de trabajo indignas de la persona humana." (14)

En la misma enciclica toca también el tema de la lucha contra el hambre al respecto dice lo siguiente:

"Hoy en dia nadie puede ya ignorarlo: en continentes enteros son innumerables los hombres y mujeres torturados por el hambre, son innumerables los niños subalimentados, hasta tal punto, que un buen número de ellos muere en la tierna edad." (15)

El tema de la pobreza es tan importante en este concilio que lo vuelven a retomar en la enciclica Guadium et Spes, en ella se escribe:

"El gènero humano puede y debe perfeccionar su dominio sobre las cosas creadas, establecer un orden político, econòmico y social que estè más al servicio del hombre y permita a cada uno afirmar su propia dignidad. De aqui las insistentes reivindicaciones econòmicas de muchísimos, que tienen una viva conciencia de que la carencia de bienes que sufren se debe a la injusticia o a una no equitativa distribución" (16)

de las riquezas que el mismo hombre (proletario) genera y por lo tanto; tiene el mismo derecho como cualquier otro hombre a disfrutar de una vida digna, en donde tenga lo suficiente para un desarrollo y funcionamiento social.

Lo que pide y clama el hombre en palabras màs sencillas, es simple y sencillamente tener una vida plena que no estè marcada por la miseria y la preocupación de què comer cada día, esa es una de las aspiraciones más universales de la humanidad: no tener que luchar ante el hambre y la miseria que los oprime cada día.

La pobreza genera una enorme desigualdad entre los hombres, En lo referente a estè tema la enciclica dice:

"Es evidente que no todos los hombres son iguales en lo que toca a capacidad fisica y a las cualidades intelectuales y morales. Sin embargo, toda forma de discriminación en los derechos fundamentales de la persona, ya sea social o cultural, por motivos de sexo, raza, color, condición social, lengua o religión, debe ser vencida o eliminada, por ser contraria al plan de divino. Para responder a las exigencias de la justicia y de la equidad hay que hacer todos los esfuerzos posibles para que, dentro del respeto a los derechos de las personas y a las características de cada pueblo, desaparezcan lo más rapidamente posible las diferencias económicas verdaderamente monstruosas que, vinculadas a discriminaciones individuales y sociales, existen hoy y frecuentemente aumentan..." (17).

Esta injusticia es reprobada y lleva consecuentemente a indicar lo que debe hacerse y condenarse en las circunstancias descritas, el Papa lo dice textualmente:

"Quièn se halla en situación de necesidad extrema tiene derecho a tomar de la riqueza ajena lo necesario para sì. Habiendo como hay tantos hombres oprimidos actualmente por el hambre en el mundo, el Concilio urge a todos, particulares o autoridades, que, acordàndose de aquèlla frase de los padres: alimenta al que muere de hambre, porque si no lo alimentas, lo asesinas; según sus propias posibilidades, comuniquen y ofrezcan sus bienes, ayudando principalmente a los pobres, tanto individuos o pueblos, a que puedan ayudarse por sì mismos y desarrollarse posteriormente." (18)

Interpretando lo anterior, se considera que los pueblos victimas de la injusticia, oprimidos por los poderosos, tienen derecho a usar y aprovechar las riquezas, que aunque producidas por ellos,

estàn en manos de unos pocos, y quiere decir que la muerte por la miseria es culpa y responsabilidad de los detentores del poder y la riqueza. Sin duda son palabras de aliento para quienes viven en este permanente conflicto.

Este aspecto fue un tema muy importante para el posterior desarrollo de la Teologia de la Liberación, ya que la iglesia condena abiertamente la inmensa desigualdad de las clases sociales y aunque no lo dice claramente, està de acuerdo en que el hombre luche por disfrutar de las riquezas terrenales, este fue un principio bàsico que diò origen en Amèrica Latina a las futuras organizaciones catòlicas que bajo un rubro político-econòmico, empezaron a luchar en contra del capitalismo originador de la desigualdad social.

Otro de los aspectos importantes al que se hizo referencia en el Concilio Vaticano II, fue el problema acerca de la propiedad privada y el desarrollo social, en la enciclica <u>Populorum Progressio</u> se habla acerca de la èsta, en ella se dice que la propiedad privada no constituye para nadie un derecho incondicional y absoluto como lo han hecho creer los que la han obstentado a lo largo de la historia. No hay ninguna razòn ni excusa para reservarse en uso exclusivo lo que supera a la propia necesidad, cuando a los demàs les falta el mìnimo necesario para sobrevivir, textualmente la enciclica dice::

"El derecho de propiedad no es incompatible con las diversas formas de propiedad pública existente. La traslación de bienes a la propiedad pública sólo puede ser hecha por la autoridad competente, de acuerdo con las exigencias del bien común y dentro de los limites de este último, supuesta la compensación adecuada. Al estado toca, además, impedir que se abuse de la propiedad privada en contra del bien común." (19)

Como se ve la propiedad privada no es admitida como disposición absoluta y arbitraria sobre los bienes terrenales, sino como una responsabilidad moral para distribuirlos, esta afirmación justifica la autorización de los que luchan reclaman y actuan cuando no se obra de la manera que lo indica la iglesia.

Sobre el punto de los Derechos Humanos toca el tema la enciclica <u>Pacem in Terris</u>, en ella se especificò claramente cuales son los derechos universales e inalienables que el hombre por naturaleza debe poseer:

"En toda convivencia humana bien ordenada y provechosa hay que establecer como fundamento el principio de que todo hombre es persona, dotado de inteligencia y de libre albedrio, y que, por tanto, el hombre tiene por si mismo derechos y deberes, que dimanan inmediatamente y al mismo tiempo de su propia naturaleza. Estos derechos y deberes son, por ello, universales e inviolables y no pueden renunciarse por ningún concepto. Este tiene el derecho a la existencia, a la integridad corporal, a los medios necesarios para un decoroso nivel de vida los cuales son, principalmente, el alimento, el vestido, la vivienda, el descanso, la asistencia mèdica y finalmente, los servicios indispensables que a cada uno debe prestar el Estado. De lo cual se sigue que el hombre posee también el derecho a la seguridad personal."

otra vez la iglesia dice que el ser humano debe luchar por lograr adquirirlos.

Otro tema expuesto en el Concilio Vaticano II fue el de la misión de la iglesia ante la sociedad, èste tema fue muy controversial en el concilio, ya que surgieron dos posturas en las discusiones del mismo: la primera fue tradicionalista, la cual propugnaba que la iglesia en la tierra era el puente entre Dios y el hombre para alcanzar una vida eterna sin sufrimientos despuès de la muerte. La otra postura fue un poco màs real, defendìa que la misión de la iglesia en la tierra consistìa en solidarizarse con los màs desprotegidos y junto con ellos luchar por alcanzar una vida digna, donde la desigualdad no impere. Finalmente en la enciclica <u>Gaudium et Spes</u> se concluyò lo siguiente:

"...Se equivocan los cristianos que, pretextando que no tenemos aquí ciudad permanente, pues buscamos la futura, consideran que pueden descuidar las tareas temporales; sin darse cuenta de que la propia fe es un motivo que les obliga a un más perfecto cumplimiento de todas ellas, según la vocación personal de cada uno.

El divorcio entre la fe y la vida diaria de muchos debe ser considerado como uno de los más grandes errores de nuestra epoca..." (21)

Y asì como convoca la iglesia a relacionar nuestra vida diaria con la fe; en èsta cita nos habla del compromiso misionero que tiene que cumplir la iglesia en la tierra; es decir, tiene que observar que el plan de Dios se lleve a cabo, y ¿cuàl es èste?, bueno, que todos los hombres de èste mundo sean iguales, con los mismos derechos, Y si no se cumpliera con este designio

divino, la iglesia tendria la misión de hacerlo realidad, pues tiene un compromiso más que una misión en este mundo.

Finalmente en el documento <u>Populorum Progressio</u>, se habla acerca de la paz y la justicia, estos fueron los objetivos primordiales que se trataron en el Concilio Vaticano II.

"...Los tiempos actuales piden a cada uno, en orden a promover el progreso de los pueblos màs pobres, de favorecer la justicia social entre las naciones, de ofrecer a los que se hallan menos desarrollados una tal ayuda que les permita proveer, ellos mismos y para sì mismos, a su progreso. Justicia y paz es su nombre y su programa.

Por esto hoy dirigimos a todos este solemne llamamiento para una acción concreta en favor del desarrollo integral del hombre y del desarrollo solidario de la humanidad.

Vosotros todos los que habeis oido la llamada de los pueblos que sufren sois los apóstoles del desarrollo autêntico y verdadero, que no consiste en la riqueza egoista, sino en la economia al servicio del hombre, en el pan de cada dia distribuido a todos, como fuente de fraternidad y signo de la Providencia." (22)

Como observamos, la misión de la iglesia a partir del Concilio intenta ser más clara y más extensa, no sólo es el anuncio de la 'buena nueva', sino la predicación evangèlica, en las acciones concretas que el cristiano debe realizar para alcanzar una vida plenay en el plano social, asì lo expresa el Concilio:

"la misión propia que Cristo confió a su iglesia no es de orden político, económico o social, el fin que le asignó es de orden religioso. Pero precisamente de esta misión religiosa derivan tareas, luces y energias que pueden servir para establecer y consolidar la comunidad humana según la ley divina, de igual manera puede crear, mejor dicho, debe crear, obras al servicio de todos, particularmente de los necesitados, como son, por ejemplo, las obras de misericordia a otros semejantes." (23)

Como hemos visto a travès del Concilio, la iglesia renovò su postura ante la problemàtica social que vive la humanidad; asì mismo, se irà notando cada vez màs un avance sustancial en las relaciones eclesiàsticas en donde proclamò entre otras cosas: la libertad religiosa, se reformò la liturgìa, se promoviò la investigación científica en acontecimientos, documentos y actividades que sòlo competian a la teologia; se establece como fundamental la participación de los laicos en las

tareas de la iglesia, en fin se alimenta, se exige para trabajar en la transformación de las estructuras sociales y lograr la igualdad social en todos los àmbitos de la vida; a partir del Concilio, ya no debe el cristiano aceptar la realidad como se presenta, ahora debe de analizarla en una forma crítica y encontrar una solución a los problemas sociales, políticos y económicos principalmente a los cuales tiene que enfrentarse día a día.

## Por otra parte:

"uno de los deberes -indica la <u>Gadium et Spes</u> - màs imperiosos de nuestra època, sobre todo para los cristianos, es el de trabajar con ahinco para que, tanto en la economia como en la política, así en el campo nacional e internacional, se den las normas bàsicas por las que se reconozca en todas partes y se haga efectivo el derecho de todos a la cultura de conformidad con la dignidad de la persona." (24)

El concilio durò tres años y dos meses. Terminò con optimismo y en todo el mundo se va a dejar sentir el cambio, pero fue en Amèrica Latina donde principalmente gran parte de los clèrigos empezaron a trabajar de inmediato con las propuestas conciliares, desde luego no todos en el mismo tono, ni en el mismo sentido, sin embargo, lo significativo aquì fue el hecho que ocasionò la adopciòn de posturas entre los cristianos en torno a la realidad social de sus pueblos, que necesariamente los condujo a un plano político el cual consistía en la organización de grupos humanos cristianos y laicos que comprometidos en la fe de Dios y con los mismos hombres, empezaron a trabajar organizadamente para exigir sus derechos terrenales. Pero èste tema lo veremos màs adelante.

#### CITAS

- 1: Muro Gonzàlez, Victor Gabriel. <u>La teologia de la liberación como expresión</u>
  <u>ideològica de cambio social en Mèxico</u>, (Tesis) UNAM, Mèxico, 1982, p. 33
- 2: Ibid., p. 33
- \* Aggiornamento: Consistiò en el reconocimiento oficial a nivel eclesial de los problemas que enfrentò la iglesia y la bùsqueda de una -- nueva forma de tratarlos.
- 3: Hasn, Kung. El concilio y la unión de los cristianos, 2da. edición, Herder, Santiago de Chile, 1962, p. 9
- 4: Latorre C, Hugo. <u>La revolución de la iglesia rebelde en Amèrica Latina</u>, Cuad. Joaquin Mortiz, Mèxico, 1969, p. 12
- 5: Metz, Renè. <u>Historia de los concilios</u>, Oikos, Colec. (Sais), Barcelona, España, 1971, p. 80
- 6: M.M. Philipan. La iglesia, luz de las naciones, La Cruz, Mèxico, 1966, p. 60
- 7: Ibid., p. 66
- 8: Velàzquez, Pedro. El pensamiento social de Juan XXIII, Secretariado Social Mexicano, Mèxico, 1962, p, 86
- 9: Latorre C, Hugo, Op.cit., p. 14
- 10: Metz, Renè. Op.cit., p. 89-90
- 11: "El compromiso Político de los Cristianos"
  Textos del Magisterio de la Iglesia Catòlica
  Centro de Estudios Ecumènicos
  Junio, 1987, p. 5
  CIDOC, Cuernavaca, Morelos.
- 12: Concilio Vaticano II, Documentos Completos, Jus, Mèxico, 1966, p. 444
- 13: "El compromiso político de los cristianos", <u>Doc.cit.</u>, (Encíclica Populorum Progressio, nota 6) p. 5
- 14: Ibid., nota 45
- 15: Ibid., nota 45
- 16: Ibid., nota 66, p. 6
- 17: Ibid., p. 6

- 18: Concilio Vaticano II. Doc.cit., p. 506
- 19: Ibid., p. 20
- 20: "El compromiso político de los cristianos", <u>Doc.cit.</u>, (Encíclica Gaudium et Spes, nota 26), p. 20
- 21: Ibid., nota 43
- 22: Ibid., (Enciclica Populorum Progressio, nota 86), p. 22
- 23: Concilio Vaticano II, Doc.cit., p. 476
- 24: Ibid., p. 496

#### 2.2 MEDELLIN 1968

En este capitulo hablaremos de un acontecimiento eclesial muy importante que se diò en el continente Latinoamericano despuès del Concilio Vasticano II, nos referimos a la Segunda Conferencia Episcopal Latinoamericana, llevada a cabo en 1968, en la ciudad de Medellin Colombia, la importancia de esta conferencia fue trascendental para el posterior desarrollo de la Teologia de la Liberación, podriamos atrevernos a decir que Medellin fue uno de los frutos que maduraron despuès del Concilio, este hecho fue evidente ya que:

"a partir de 1962, con el Concilio Vaticano II, hay una apertura muy importante de la iglesia y una preocupación hacia los problemas sociales, económicos y políticos de los países del Tercer Mundo, esta preocupación se transmite en los documentos escritos para el Consejo Episcopal de Medellin en 1968 y el de Puebla en 1979." (1)

Haremos un poco de historia antes de hablar sobre Medellin. En la dècadas de los cincuenta, la iglesia ya se preocupaba seriamente de los grandes cambios que se estaban gestando en Amèrica Latina en todos los àmbitos de la sociedad. Es por ello que se ve obligada a tomar cartas en el asunto y es asì que organiza la Primera Conferencia del Episcopado Latinoamericano en Rio de Janeiro, Brasil, en los meses de julio y agosto de 1955.

#### Una Conferencia Episcopal:

"es como una asamblea en que los obispos de cada nación o territorio ejercen unidos su cargo pastoral para conseguir el mayor bien que la iglesia proporciona a los hombres, sobre todo por las formas y mètodos de apostolado, aptamente acomodado a las circunstancias del tiempo." (2) Para preparar la Primera Conferencia Episcapal, el Vaticano:

"constituyò en Roma, en 1954, una comisión compuesta por los Secretariados de las Sagradas Congregaciones interesadas más directamente en los problemas de Amèrica Latina," es así como nació "la Pontificia Comisión para Amèrica Latina (CAL)" (3)

La CAL fue creada principalmente para tratar los problemas fundamentales de la vida católica en Amèrica Latina. Posterior a la creación de la CAL, en esta Primera Conferencia también se

pensò, proponer la creación de otro organismo el cual desempeñaria la función de un òrgano de contacto y de colaboración de las Conferencias en Amèrica Latina; con este fin fue creado:

"El Consejo Episcopal Latinoamericano (CELAM), cuya labor fue importante en el nuevo giro catòlico de algunos sectores progresistas de la iglesia latinoamericana; es precisamente con la creación del CELAM (el 25 de julio de 1955) que se inicia la transición de la iglesia latinoamericana." (4)

En un principio de su fundación no fueron muchas las naciones de Amèrica Latina que tuvieron una Conferencia Episcopal aprobada por la Santa Sede y las pocas Conferencias Episcopales Nacionales de Amèrica Latina efectivamente se encontraban en contacto y trabajando con la CAL y el CELAM conjuntamente.

Las funciones que desarrollaba el CELAM fueron a travès de reuniones periòdicas en las que se trataban los siguientes puntos:

- "-Estudiar los problemas de la iglesia latinoamericana para buscar su solución;
- procurar una oportuna coordinación de las actividades de la iglesia latinoamericana con
- el fin de asegurar su mayor eficiencia;
- promoveer y sostener iniciativas y obras de la misma;
- preparar conferencias del Episcopado Latinoamericano" (5)

De està forma quedò constituido el CELAM, otra de sus tareas fundamentales fue producir y dirigir en gran medida las actividades pastorales que se llevaban a cabo en cada pais donde profesaban la Teologia de la Liberación

El CELAM desarrollò un papel fundamental en la preparación de la Segunda Conferencia Episcopal Latinoamericana.

Despuès de llevarse a cabo la Primera Conferencia Episcopal Latinoamericana, se hizò realidad el Concilio Vaticano II y a partir del mismo, empiezan los preparativos para lo que serìa la Segunda Conferencia para Amèrica Latina.

"Asi fue como el 2 de diciembre de 1966, el actual presidente del CELAM, Monseñor Manuel Larrain sentia que era llegado el momento de dar un toque de reunión a toda la iglesia de Amèrica Latina." (6)

De inmediato se pusò a trabajar y despuès de conectarse con la Pontificia Comisión para la Amèrica Latina:

"Llevò al conocimiento directo y personal del Santo Padre, el deseo ardiente de que la idea se convirtiera en realidad y en mayo de 1967, por escrito al Santo Padre le solicitò la aprobación oficial de la Santa sede para ese proyecto." (7)

La respuesta del Vaticano no tardò mucho tiempo; pues dos meses despùes, el CELAM a travès de la CAL recibió una carta de aprobación un 20 de julio de 1967.

Una vez aceptada la idea de poder realizar una Segunda Conferencia para la iglesia del continente latinoamericano, hubo que trabajar a conciencia sobre los temas de los cuales se hablaria en este acontecimiento, el tema de esta Segunda Conferencia Episcopal fue:

"la iglesia en la actual transformación de la Amèrica Latina, a la luz del Concilio Vaticano II",

como observamos, el título es muy sugestivo y hay detràs de èl toda una realidad que hay que analizarla con una conciencia crítica hacia los cambios operados en el continente; también nos indica que la iglesia quiere, desea y necesita ser participe en todos ellos.

Tomando como antecedente lo anterior el equipo pastoral de la CELAM preparò un escrito llamado:

"Documento Base Preliminar, distribuido en tres partes distintas y complementarias: visión integral de las realidades latinoamericanas, reflexión teológica sobre estas realidades y proyecciones pastorales para la acción de la Iglesia en nuestro continente" (8)

Dicho documento fue enviado a la Santa Sede y tras adecuadas modificaciones fue aprobado, los temas que se trataron fueron los siguientes:

- 1) "Signos de los tiempos en la Amèrica Latina de hoy,
- 2) Interpretación cristiana de los signos de los tiempos de hoy;
- 3) Iglesia y promoción humana,
- 4) Evangelización y crecimiento en la fe,
- 5) Iglesia visible y coordinación pastoral" (9)

En la Conferencia de Medellin, como comunmente se le conoce, se tuvò la suerte de contar con la presencia del Papa Pablo VI para la inauguración de la misma; este hecho le sumò mayor importancia ya que dejaba ver que esta Conferencia la cual estaba por arrancar tenìa el visto bueno de Roma y este aspecto fue importante.

En su discurso de apertura, el Papa comenzò diciendo estas palabras:

"Estamos en un momento de reflexión total. Y nos invaden, como una onda desbordante, las inquietudes características de nuestro tiempo, especialmente de los países en busca de un desarrollo completo y agitados por la conciencia de sus desequilibrios económicos, sociales, políticos y morales. Los pastores hacen suyas las ansias de los pueblos y advierten cuanto de inestabilidad a todos nos amenaza." (10)

Las palabras pronunciadas por el Santo Padre nos dejan ver que la iglesia volviò los ojos hacia el subdesarrollo latinoamericano y fue conciente de la necesidad que se tenìa de acabar con tanta injusticia, al parecer el Papa se estaba solidarizando con los sufrimientos y temores de un pueblo cansado ya de tanto abuso, al mismo tiempo tambièn estaba tomando en cuenta los cambios (econòmicos y políticos) operados a un ritmo acalerado que estaban transformando al continente latinoamericano y por consiguiente tambièn a la iglesia.

Al tiempo que entiende los motivos de esta Segunda Conferencia Episcopal, no deja de preocuparle ciertos aspectos que no deben olvidarse y advierte que:

"En materia social, se impone un cambio de estructuras, pero no se debe apelar a la violencia; ni a la violencia armada y sangrienta que multiplica los problemas humanos, ni a la violencia pasiva que vuelve injustas las mismas estructuras que deben ser modificadas." (11)

Estas palabras fueron muy claras y directas, el Papa expresa que es necesario un cambio desde las mismas estructuras de la sociedad; sin embargo condena todo tipo de violencias que el hombre puede utilizar para lograrlo, en otras palabras se refirió bàsicamente a la no violencia, teoría que defendió la Teología de la Liberación, pero no siempre la pudo poner en pràctica, sobre todo en los países centroamericanos en donde fue necesario una guerrilla para luchar en contra de sus gobiernos opresores.

En lo referente a las actividades pastorales el Papa comentò lo siguiente:

"En materia pastoral, estamos en fase de renovación, de diàlogo, de reflexión teológica, pero no se pueden destruir verdades permanentes en favor de aquellas novedades que, a veces impresionan, pero no conducen a conclusiones satisfactorias." (12)

Este fue el mensaje pontificio claro y concreto; alentador y al mismo tiempo orientador, con el cual como el mismo Papa lo mencionò se abre una nueva era de la iglesia catòlica en latinoamerica y exhorta al mismo tiempo, que se tenga cuidado de caer en la violencia destructiva y de doctrinas o teorias falsas que no conducian a nada concreto.

Con estas palabras quedò inaugurada solemnemente la Segunda Conferencia Episcopal, la lìnea eclesial sobre la cual giraria tal Conferencia seria el Concilio Vaticano II, y el objetivo fue aplicarlo a Amèrica Latina; asì lo revelan:

"Los documentos de los obispos latinoamericanos y el discurso de Pablo VI" en ellos encontramos "los mismos temas que hemos visto en las enciclicas sociales del Concilio Vaticano II; es decir, la justicia y la paz o, dicho de otro modo, la pobreza y el peligro de la revolución." (13)

que cada dia se hacia más evidente debido principalmente a la pobreza e injusticia social en la que se encontraban millones de latinoamericanos.

Era evidente en esta Segunda Conferencia, que la iglesia estaba preocupada por los problemas sociales que atravesaba el continente, sòlo asì podemos entender la nueva era que la iglesia iniciaba en Medellìn, asì lo revelan también los textos preparados para esta Conferencia los cuales transitaban:

"Por dos senderos forsozamente convergentes: la transformación de la realidad latinoamericana y la búsqueda de nuevas formas de presencia de la iglesia en ella.

Una primera idea, persistente en esos documentos, y que refleja una actitud general de la iglesia, es el reconocimiento de la solidaridad de la iglesia con la realidad latinoamericana. La iglesia evita situarse por encima de ella y trata de asumir màs bien la responsabilidad que le incumbe en la actual situación de injusticia, a cuyo mantenimiento ha contribuido tanto por su vinculación con el orden establecido, como por su silencio frente a males que èste conlleva."

La iglesia latinoamericana comprendìa que ya era tiempo de cambiar su actitud pasiva y caminar al lado de los pobres tal y como lo hizò Jesucristo en su vida terrenal, esto no significò que deberìa de alejarse de la iglesia tradicional; al contrario tenìa por delante un gran reto que

(14)

consistia en renovar la actitud clàsica de la iglesia frente a los problemas sociales del mundo. Asì lo señalaron en una Conferencia Episcopal peruana:.

"Reconocemos, ante todo -dicen los Obispos peruanos-, que los cristianos, por falta de fidelidad al Evangelio hemos contribuido con nuestras palabras y actitudes, con nuestro silencio y omisiones a la actual situación de injusticia," (15)

Sobre todo de los pueblos subdesarrollados. Al parecer esta alienación de la iglesia al poder, se da sobre todo por el miedo de perder sus privilegios o sufrir persecuciones.

"En cuanto a la visión de la realidad, la miseria y la explotación del hombre por el hombre que se vive en Amèrica Latina es descrita como una situación -de injusticia que puede llamarse de violencia institucionalizada" (16)

Que produce la muerte de millones de seres. Esta violencia institucionalizada viola tan fuertemente los derechos fundamentales que los mismos clèrigos advierten:

"No hay que abusar de la paciencia de un pueblo que soporta durante años una condición que dificilmente aceptarian quienes tienen una mayor conciencia de los derechos humanos" (17)

Eso es lo que precisamente se hace con los pueblos latinoamericanos, abusar de ellos, el surgimiento de una nueva corriente religiosa llamada: teología de la Liberación es la respuesta de este pueblo, es su despertar a una manera distinta de ver su realidad, es comprender que Amèrica Latina:

"Necesita y exige transformaciones globales, audaces, urgentes y profundamente renovadoras.

No debe, pues, extrañarnos que nazca en Amèrica Latina la tentación de la violencia." (18)

Tal y como ha sucedido en Nicaragua, Guatemala y El Salvador, en estos países fuè necesaria una lucha armada entre gobiernos y pueblo; el primero defendiendo sus intereses capitalistas y el segundo luchando contra la tirania del primero

"Teològicamente esa situación de injusticia es calificada como una 'situación de pecado', pues allì donde se encuentran injustas desigualdades sociales, políticas, econòmicas y culturales, hay un rechazo del don de la paz del Señor; más aún un rechazo del Señor mismo." (19)

Estas palabras fueron tomadas en cuenta por un grupo importante de sacerdotes progresistas quienes rechazaron abiertamente esta situación y tomando conciencia de esta realidad declaraba:

"Consideramos un derecho y un deber denunciar como señales del mal y del pecado la injusticia salarial, las privaciones del pan cotidiano, la explotación del pobre y de la nación, la opresión de la libertad." (20) La realidad asì descrita es percibida cada vez más como el resultado de una situación de dependencia en la que los centros de decisión económica y política principalmente se hallan fuera del subcontinente; esto situa a los países latinoamericanos en un estado neo-colonial aún en pleno siglo XX, ya que como latinoamericanos nuestra economía y desarrollo están en función de las necesidades del capitalismo norteamericano principalmente, y es èsta situación precisamente la que no permite un desarrollo integral para cada país de acuerdo a sus propias necesidades; es decir, nos encontramos en tèrminos económicos, en una fase subdesarrollista.

"Hablando del subdesarrollo se afirma que este sòlo se comprende dentro de su relación de dependencia del mundo desarrollado. El subdesarrollo de Amèrica Latina, es en gran parte, un subproducto del desarrollo capitalista del mundo occidental." (21)

Como observamos, uno de los aspectos importantes que se diò a partir del Concilio Vaticano II, para el analisis de la realidad social, fue el de analizarla a travès del concepto desarrollista y de està manera entender el atraso de los pueblos pobres clasificados como subdesarrollados. Analizando nuestra relidad latinoamericana por medio de cuestiones econòmicas; en los años sesenta despuès del Concilio Vaticano II, para tratar el mismo tema se operò un cambio significavo en los textos que se manejaron en las Conferencias de Medellìn, ya no se utilizò tanto el tèrmino desarrollo-subdesarrollo, este fue cambiado por el de *liberaciòn*.

"El tèrmino y el concepto expresan la aspiración por sacudirse de una situación de dependencia, de una necesidad de los pueblos oprimidos de Amèrica Latina de tomar las riendas de su propio destino, (22)

Este fue precisamente el objetivo de la Segunda Conferencia Episcopal, en ella tambièn se llegò a la conclusion de que los principales protagonistas de la acción liberadora son los pobres; pues el proceso de liberación requiere la participación activa y organizada de los oprimidos principalmente, y para llegar a esta fase de concientización, en Medellin se propuso una 'educación liberadora' que, citando a la Populorum Progressio, es vista como:

"...el medio clave para liberar a los pueblos de toda servidumbre y para hacerlos ascender de condiciones de vida menos humanas a condiciones más humanas." (23)

Tal fue el proyecto propuesto por la iglesia para el continente latinoamericano, y a pesar de que se pusò en pràctica por lo menos en las Comunidades de Base; no se llegò muy lejos, pues constantemente èstas fueron atacadas, principalmente por el clero institucionalizado y:

"las estructuras de poder que impidieron a toda costa la participación popular y produjeron la marginación de las grandes mayorias, que no encuentraban tampoco canales de expresión para sus reivindicaciones." (24)

Como consecuencia, la iglesia sintiò la necesidad de dirigirse directamente a los oprimidos en lugar de apelar a los opresores, llamàndolos a tomar las riendas de su propio destino, y ella caminaria junto a ellos para apoyarlos en sus reivindicaciones, dàndoles oportunidad de expresarlas y expresàndolas ella misma.

En Medellin se aprobò, precisamente, como linea pastoral:

"...alentar y favorecer todos los esfuerzos del pueblo por crear y desarrollar sus propias organizaciones de base" (25)

Habla de las Comunidades Eclesiales de Base que en el siguiente capitulo las analizaremos.

"por la reivindicación y consolidación de sus derechos, y por la búsqueda de una verdadera justicia." (26)

Como observamos, la iglesia en Medellìn hace un llamado al pueblo latinoamericano a luchar contra las estructuras opresoras y a construir una sociedad màs justa, y a su vez, la iglesia se compromete a ponerse a la altura de esas exigencias, un primer paso de este compromiso con los oprimidos es el reconocimiento de su responsabilidad, asì lo señalaron en Medellìn al declarar:

"A nosotros -obispos- pastores de la iglesia, nos corresponde...denunciar todo aquello que al ir contra la justicia destruye la paz, mueve a esta actitud de denuncia el deber de solidaridad con los pobres, a que la caridad nos lleva. Esa solidaridad significa hacer nuestros sus problemas y sus luchas, saber hablar por ellos. Esto ha de concretarse en la denuncia de la injusticia y la opresión, en la lucha cristiana contra la intolerable situación que soporta con frecuencia el pobre." (27)

Conscientes de las dificultades que esta solidaridad con los pobres les puede traer a quienes la asumen, los Obispos latinoamericanos declararon en Medellin:

"Expresamos nuestro deseo de estar siempre cerca de los que trabajan en el abnegado apostolado con los pobres, para que sientan nuestro aliento y sepan que no escucharemos voces interesadas en desfigurar su labor." (28)

Se fue consciente también de las incidencias políticas de esta denuncia, y de los reproches que surgirian de los sectores políticos sobre todo, que no estaban de acuerdo que la iglesia se inmiscuyera en asuntos que sólo le competen a la política; sin embargo, la misma iglesia reconoce y dice:

"Nadie debe dejarse intimidar por aquellos que, aparentemente celosos por la pureza y la dignidad de la acción sacerdotal y religiosa, tachan de política tal intervención de la iglesia."

(29)

Bajo estas protestas una vez màs, la iglesia denuncia las injusticias sociales, èsta fue la lìnea de fuerza màs constante en los textos de la iglesia latinoamericana, lo vuelve a reiterar al comentar que:

"En el momento en que un sistema deja de asegurar el bien común en beneficio del interès de unos cuantos, la iglesia debe no solamente denunciar la injusticia, sino además separarse del sistema inocuo" (30)

Era muy precisa ya en sus declaraciones, la iglesia progresista rompiò con los esquemas tradicionalistas y se puso en verdad al lado del pueblo, el caso màs concreto de toda latinoamerica lo fue el país de El Salvador en donde la iglesia casi en su totalidad profesò la Teologia de la Liberación y lucho en contra del sistema operante, .como consecuencia fue muy perseguida y atacada por el poder estatal.

Finalmente en Medellìn se llegò a la conclusion de que para alcanzar la liberacion del continente se debe trabajar conjuntamente (iglesia-pueblo), para ello la iglesia debe dar el primer paso a travès de una evangelizacion concientizadora, es decir, declararon los Obispos en Medellìn:

"Nos corresponde educar las conciencias, inspirar, estimular y ayudar a orientar todas las iniciativas que contribuyan a la formación del hombre, reconociendo que quizà la deficiente presentación del mensaje cristiano ha producido la imagen de que la religión es el opio del pueblo," (31)

Y ya es hora, dicen los Obispos en Medellìn, de acabar con esa imagen que la iglesia ha arrastrado a lo largo de toda su historia en Amèrica Latina, ha llegado la hora en la que la iglesia se solidarice con su verdadero pueblo que le ha seguido fielmente desde su institución en tierras amèricanas, fue precisamente en Medellìn que se empezò a hablar de la opción por los pobres, reconocieron que los pobres siempre han estado presentes en la iglesia, la mayoria de sus feligreses son este pueblo pobre, de hecho, la iglesia nació entre los pobres, en sus inicios la iglesia es la iglesia de los pobres. Sin embargo:

"Al adoptar la iglesia modelos de organización y funcionamiento ajenos al evangelio, los pobres son desplazados y marginados. El poder y la riqueza ocupan el lugar del evangelio. A pesar de eso, siempre hubo en la iglesia hombres de Dios que vivieron y exigieron el compromiso con el pueblo explotado y humillado." (32)

Pero esto no fue suficiente y precisamente por ese actuar de la iglesia, en el siglo XX ha sufriido la peor de sus crisis, el ateismo se profesa por doquier, el hombre moderno vive màs preocupado por las cosas materiales y su vida espìritual la ha dejado a un lado, tal vez esta actitud fuè por la falta de interès que mostrò la iglesia hacia el mundo cambiante. Pero las cosas dan un giro importante en los años cincuenta y sesenta surge la Teologia de la Liberación que se identifica con los màs necesitados; a su vez el pueblo creyente descubre en esta corriente un espacio de expresión y acción concretos, en latinoamerica es a partir de ella que:

"Los pobres han pasado de una presencia callada y pasiva a una actuación enèrgica y colectiva. La opción de la iglesia por los pobres es exigida si se quiere guardar la fidelidad a Dios. Esta opción que compromete a toda la iglesia, ha sido motivo de división y conflicto en su interior" (33)

Pero eso no importa -reconocen los Obispos latinoamericanos- pues sabian bien que la iglesia tradicionalista siempre querrà cuidar sus intereses; sin embargo, en esos momentos de enormes desigualdades e injusticia que viven sobre todo los países subdesarrollados, la iglesia debia de solidarizarse con aquèllos que màs la clamaban y cumplir asì con su misión terrenal ante la sociedad; empezando con una formación de la conciencia social y una percepción realista de los problemas de la comunidad y de las estructuras sociales,. Esta tarea de concientización y de educación social deberà integrase en los planes de Pastoral de conjunto en sus diversos niveles. Es

esta una nueva misiòn que la iglesia asume y reconoce a partir de Medellin, con respecto a las orientaciones pastorales dicen:

"Queremos que la iglesia de Amèrica Latina sea evangelizadora de los pobres y solidaria con ellos, testigo del valor de los bienes del Reino y humilde servidora de todos los hombres de nuestros pueblos. Sus pastores y demàs miembros del pueblo de Dios han de dar a su vida y a sus palabras, a sus actitudes y su acciòn, la coherencia necesaria con las exigencias evangèlicas y a las necesidades de los hombres latinoamericanos." (34)

En la Segunda Conferencia Episcopal latinoamericana, no sòlo se reconociò una nueva misiòn evangèlica de la iglesia progresista; sino que tambièn se concientizò de la importancia que tenìan tanto sacerdotes como laicos para que se llevarà a cabo dicha misiòn liberadora de un pueblo oprimido, al respecto en Medellìn se dijo:

"Tanto los laicos como los sacerdotes tenemos la exigencia de continuar la obra liberadora de Jesùs" (35).

Asì mismo se hablò del papel que deben desempeñar tanto sacerdotes como laicos, con respecto a los primeros se dijo:

"...exige en todo sacerdote una especial solidaridad de servicio humano que se exprese en una viva dimensión misionera, que le haga poner sus preocupaciones ministeriales al servicio del mundo e implica también un contacto inteligente y constante con la realidad, de tal modo que su consagración resulte una manera especial de presencia en el mundo." (36)

Acerca de los laicos se comentò:

"...viviendo en las ocupaciones del mundo y en las condiciones ordinarias de la vida familiar y social, con las que su existencia esta como entretejida, los laicos estàn llamados por Dios allì para que, desempeñando sus propia profesiòn, guidos por el espìritu evangèlico, contribuyan a la santificación del mundo. A ellos corresponde iluminar y ordenar las realidades temporales a los cuales estàn estrechamente vinculados." (37)

Es la primera vez en toda la historia de la iglesia latinoamericana que se le da al laico un papel importante junto al sacerdote, para que ambos trabajen y luchen por una sociedad igualitaria; por parte de la iglesia, a partir de esta idea se empieza a pensar en una forma organizada de trabajo por medio de las Comunidades Eclesiales de Base, a travès de ellas, participaria de una

forma directa de los problemas del pueblo, y lo más importante de esta situación sería el apoyo que la propia iglesia prestaria a las Comunidades para la solución de los mismos en conjunto, claro está, con los laicos comprometidos con su sociedad y su tiempo.

#### CITAS

- 1: Zorrilla Olivares, Adriana Ruth. <u>Teologia de la Liberación, reforma o revolución</u>, (Tesis) UAMI, 1986, p.48
- 2: Documento: "Segunda Conferencia General del Episcopado Latinoamericano" en La iglesia en la actual transformación de Amèrica Latina a la luz del Concilio Vaticano II, Secretariado General del CELAM, Medellin, Colombia, Agosto, 1970, p. 57
  CIDOC, Cuernavaca, Morelos
- 3: Ibid., p. 53
- 4: Muro Gonzàlez, Victor Gabriel. La teologia de la liberación como expresión ideológica de cambio social en Mèxico, UNAM, Mèxico, 1982, p. 44
- 5: Ibid., p. 44
- 6: Ibid., p. 66
- 7: Ibid., p. 67
- 8: Medellin, Doc.cit., p. 73
- 9: Ibid., p. 73
- 10: Ibid., p. 64
- 11: Ibid., p. 64-65
- 12: Ibid., p. 65
- 13: Ferraro, Josè. "Medellìn". Apèndice y, de la ètica catòlica y la conservación del capitalismo, Texto inèdito, puebla, 1985, p. 45
- 14: Gutièrrez, Gustavo. <u>Teologia de la liberación, perspectivas,</u> Sigueme, Salamanca, España, 1974, p. 140
- 15: "XXXVI Asamblea Episcopal del Perù" en Signos, Lima, Perù, 1969, p. 258
- 16: Paz, en Medellin, <u>Doc.cit.</u>, p. 72
- 17: Ibid., p. 72
- 18: Documento: "El Compromiso político de los Cristianos",
  Textos del Magisterio de la Iglesia Catòlica
  Centro de Estudios Ecumènicos (CENCOS)
  junio, 1986, Doc. 16
  CIDOC, Cuernavaca Morelos

- 19: Gutièrrez, Gustavo, Op.cit., p. 142
- 20: "Declaración de 300 sacerdotes brasileños", en Signos, Lima, Perù, 1967, p. 156
- 21: "Presencia de la iglesia en el proceso de cambio en Amèrica Latina" en Signos, (Departamento de Acción Social del CELAM) Ictopàn, 1968, p 37-40
- 22: Gutièrrez, Gustavo. Op.cit., p. 145-146 y Educación en Medellin, Doc.cit., p. 94
- 23: Ibid., p. 94
- 24: "Conclusiones de la XXXVI Asamblea Episcopal del Perù", en Signos, Lima, Perù, p. 256
- 25: Paz, en Medellin, Doc.cit., p. 75
- 26: Ibid., p. 75
- 27: Pobreza en Medellin, Doc.cit., p. 211
- 28: Ibid., p. 211
- 29: "Carta Pastoral del Episcopado Mexicano" en Signos, Lima, Perù, 1968, p. 28-29
- 30: "Mensaje de Obispos del Tercer Mundo" en Signos, Lima, Perù, 1967, p. 21
- 31: Paz en Medellin, <u>Doc.cit.</u> p. 75 y Gutièrrez, Gustavo, <u>Op.cit.</u> p. 158
- 32: "El compromiso político..." Doc.cit., p. 16
- 33: Ibid., p. 16
- 34: Ibid., p. 11-12
- 35: Ibid., p. 13
- 36: Ibid., p. 14
- 37: Ibid., p. 14-15

#### 2.3 DOCUMENTOS DE PUEBLA

En èste capitulo abordaremos un tema de suma importancia para la iglesia latinoamericana, pero en especial para la Teologia de la Liberación. Nos estamos refiriendo a la III Conferencia Episcopal Latinoamericana, llevada a cabo en la ciudad de Puebla del 27 de enero al 13 de febrero de 1979.

Hablamos ya ampliamente del contenido de los Documentos de Medellin, asì como el significado que tuvieron en la iglesia latinoamericana y el simbolo en que se han convertido en especial para la Teologia de la Liberación.

Como bien sabemos Medellìn fue un fruto de la apertura eclesial que se iniciò en èste siglo (especificamente en latinoamerica) con el Concilio Vaticano II (1962-1965), en èl se empezò a reconocer la iglesia de los pobres, a los mismos pobres y hablò del papel que la iglesia debìa tener ante ellos. Estas palabras tuvieron gran resonancia en la iglesia del continente latinoamericano que desde antes del Concilio ya se dejaba ver cierta inquietud por renovarla, poco tiempo despuès del Concilio naciò lo que hoy conocemos como Teologia de la Liberaciòn.

Podriamos decir que Medellin fue un acontecimiento de las expectativas del continente y la iglesia, de nuevas e incipientes realizaciones de algunos grupos eclesiales que trabajaban como el Vaticano II lo indicò: para los pobres. En este contexto real, los documentos de Medellin, al menos los màs significativos fueron como la proclamación de una buena noticia para Amèrica Latina; pues a partir de ellos la iglesia latinoamericana comenzó a dirigirse hacia los pobres, oprimidos, sin voz ni voto, se dirigió a ellos a travès del propio proceso de conversión, convirtièndose así en la voz de los sin voz. En pocas palabras a partir de Medellin:

"La iglesia comienza a buscar la eficacia històrica del amor cristiano alentando cambios estructurales de fondo y exigiendo y solidarizandose con los movimientos populares, organizados para defender sus legitimos intereses. La iglesia comienza a hacerse no solo pueblo

de Dios, sino pueblo de los pobres de Dios. Alienta las Comunidades de Base, consigue en muchos grupos eclesiales una unidad desconocida entre obispos, sacerdotes, religiosos, religiosas y laicos; promueve nuevos ministerios para encontrar nueva riqueza en agentes de pastoral, campesinos, obreros indigenas. En todo ello la iglesia ha ido viendo y descubriendo los "signos de los tiempos".(1)

Estas realizaciones positivas también tuvieron sus consecuencias negativas; la primera y màs significativa fue el rechazo que sufrieron por parte de todo el aparato jeràrquico de la iglesia oficial que siempre se mostrò renuente a todo cambio que le afectara a sus intereses, de igual manera, esta iglesia cambiante no fue vista con buenos ojos por parte del poder político y en algunos países hasta se produjeron serios conflictos con règimenes de la seguridad nacional. A pesar de todos los obstàculos que tuvo que superar la Teología de la Liberación fue precisamente en la dècada de los setenta donde màs aceptación ha tenido.

Han pasado ya casi 10 años de la II Conferencia en Medellin, la iglesia latinoamericana se preparà para otro gran acontecimiento eclesial, estamos hablando de la III Conferencia Episcopal Latinoamericana.

La ciudad de Puebla en Mèxico fue el lugar elegido para la realización de la misma, a esta Conferencia asistieron 360 miembros, la mayoría eran obispos de todo el continente latinoamericano, participaron también: arzobispos, sacerdotes, religiosas, intelectuales y algunos pocos laicos.

Para la inauguración de Puebla se contó con la presencia del Papa Juan Fablo II quien llegó a la ciudad de Mèxico el 26 de febrero, el 28 de febrero partió rumbo a la ciudad de puebla para inaugurar la III Conferencia del CELAM, en su discurso el Papa tocó temas relevantes. Dentro de la diversidad y complejidad de su discurso mencionaremos sus ideas principales:

En primer tèrmino hablo al mundo de valores espirituales y al ministerio y fidelidad hacia Dios y la Virgen Marìa, enfatizò la importancia de mantener la totalidad de la verdad, sin recortes ni reduccionismos. A los obispos reunidos en Puebla les dijo que su principal deber era la de ser:

"maestros de la verdad y vigilar por la pureza de la doctrina" (2)

La insistencia en la verdad sobre Cristo, sobre la iglesia y sobre el hombre, constituyeron el marco teòrico de su discurso inaugural y de todos sus discursos.

En segundo lugar el Papa expresò temores y advertencias sobre algunos aspectos de la vida eclesial, era evidente que se referia a la Teología de la Liberación, aunque no la condenò como muchos esperaban, tampoco se dirigió a ella directamente.

El punto màs importante de su discurso fue cuando hizò referencia a la liberación integral del hombre, aquì se refiriò a la paz como fruto de la justicia; entre otros aspectos, el Papa condenò: el consumismo, la violación de los derechos humanos, la violencia colectiva, la discriminación racial de individuos y grupos, la tortura física y sicològica de prisioneros y disidentes políticos.

La presencia del Papa, asì como el contenido de su discurso inugural la dieron relevancia a la Conferencia de Puebla.

Juan Pablo II partiò hacia el estado de Oaxaca y el 29 de febrero comenzaron los trabajos de la Conferencia inauguràndolo el Cardenal Aloisio Lorscheider quien en su discurso de apertura insistiò en la necesidad de encontrar la manera de encarnar el evangelio en las circunstancias de Amèrica Latina para transformarla.

Algunos puntos de su discurso fueron:

"Para esta III Conferencia, el problema màs urgente es la defensa, la proclamación de los derechos fundamentales del hombre de Amèrica Latina, para ello se requiere una iglesia que testimonia, proclama, celebra, actua el evangelio con justicia, amor, pobreza, una iglesia en un proceso dinàmico, permanente de evangelización, de tal forma que todo lo

cultural, lo político, lo econômico, lo social, sea leido y discernido a partir del evangelio.

El modelo de la acción evangelizadora es el de las Comunidades Eclesiales de Base." (3)

Se observa claramente en este discurso la linea de Medellin, de la Teologia de la Liberación, de una iglesia renovadora y preocupada por la realidad de los pobres de Amèrica Latina.

Al siguiente dia de la inauguración, 30 de enero, se organizó la Primera reunión Plenaria para explicar la organización del trabajo, la cual se dividió en comisiones transitorias. Los participantes fueron distribuidos por orden alfabético en 21 grupos de 18 miembros cada uno. Además se eligió por votación una comisión de articulación y empalme la cual tuvó la tarea de integrar los temas y guiones que irian surgiendo.

Ya integradas las comisiones, la organización y temas del trabajo se dividió de la siguiente manera:

Primera Parte. Visión pastoral de la realidad de Amèrica Latina.

(Comisión 1) (Números 1-94)

Segunda Parte: Designo de Dios sobre la realidad de Amèrica Latina

(Comisión 1) (No. 95-896)

Capitulo 1: Contenido de la evangelización. (Comisiones 2 a 4) (No. 95-235)

Capitulo 2: ¿Què es evangelizar?. (Comisiones 5 a 8) (No. 236-416)

Tercera Parte: Evangelización en la iglesia de Amèrica Latina: (comunión y particiàción) (No. 417-896)

Capitulo 1: Centros de comunión y participación (Comisiones 9 y 10) (No. 417-506)

Capitulo 2: Agentes de comunión y participación (Comisiones 11 a 14)

(No. 507~706)

Capítulo 3: Medios de comunicación y participación (Comisiones 15 y 16) (No. 707-868).

Capitulo 4: Diàlogo para la comunicación y participación (Comisión 17) (No. 869-896).

Cuarta Parte: Iglesia misionera al servicio de la evangelización en Amèrica Latina.

(No. 897-1058).

Capitulo 1: Opción preferencial por los pobres (Comisión 18) (No. 897-930).

Capitulo 2: Opción por los jóvenes (Comisión 19) (No. 931-966)

Capitulo 3: Acción con los constructores de la sociedad pluralista en Amèrica Latina.

(Comisión 20) (No. 967-1014)

Capitulo 4: Acción por la persona en la sociedad nacionla e internacional.

(Comisión 21) (No. 1015-1058).

Quinta Parte: Bajo el dinamismo del espìritu: opciones pastorales (Comisiòn de tendencias o 22) (No.1059-1069)

Estos fueron los temas de trabajo que se discutieron en las comisiones correspondientes, los teologos de la Liberación y los científicos sociales observaban con alegría que la Conferencia de Puebla siguió los lineamientos de Medellín.

Al final de la Conferencia se presentò el Documento definitivo despuès de cuatro redacciones y modificaciones por fin quedò listo para ser dado a conocer.

Como observamos en la Conferencia de Puebla se trataron varios puntos, en este espacio no podemos detallar los innumerables contenidos que aparecieron en el documento, pero si ahondaremos en aquellos que estuvieron relacionados con la Teología de la Liberación.

Lo primero que hay que afirmar es que en el documento estuvò presente la letra y espiritu de Medellin.

"Esta presencia de Medellin se notò en muchos documentos, lo que se puede denominar como 'la ortodoxia de Medellin'. Persisten varios enfoques fundamentales en la educación, los ministerios, la vida religiosa, etc., que fueron consagrados por Medellin." (4)

Bajo estas circunstancias en la Conferencia de Puebla se hablò de consumismo, en repetidas ocasiones se le mencionò como grave daño y como negación de la antropología cristiana, basada en ser más que en el tener más.

Otro punto mencionado fue el de los "idolos de nuestro tiempo", acusados como esclavizantes del continente, èstos son:

"la ambición y acumulación de riqueza y poder, el sexo y la erotización creciente, etc."

(5)

El punto central del documento fue sin duda el de la 'opción preferencial por los pobres'. Aquì la iglesia se dirigió a ellos denunciando el pecado y ofrecièndoles una liberación cristiana, aunque los obispos no lo dijeron textualmente, se estaban refirièndo a la Teología de la Liberación.

Los pobres de que aqui se està hablando son:

"Los rostros de los indigenas y de afro-americanos, que viviendo marginados y en situaciones inhumanas, pueden ser considerados como pobres entre los pobres...los rostros de campesinos, relegados, careciendo de tierra, explotados por la comercialización...los rostros de obreros mal retribuidos con dificultades para organizarse...los rostros de marginados y hacinados urbanos, pobres de bienes materiales y viendo día a día la ostentación de la riqueza de otros sectores sociales...los rostros de sub-empleados y desempleados, despedidos por los frios cálculos de la economía...los rostros de los jóvenes desorientados y frustados y faltos de oportunidades de capacitación y ocupación...los rostros de los niños golpeados por la pobreza antes de nacer...los rostros de los ancianos marginados de la sociedad por improductivos..." (6)

Muy elocuente y significativa fue èsta declaración, una vez más como sucedió en Medellín se reconocen a los más pobres de la sociedad, por ellos la iglesia estaba cambiando y el mundo necesitaba también una transformación, pues se reconocía en tèrminos generales la causa de la pobreza de los pueblos subdesarrollados, con referencia a esto los obispos expresaban:

"La creciente brecha entre ricos y pobres es 'escandalo', contradicción con el ser humano, es el más devastador y humillante flegelo, la situación de inhumana pobreza en que viven millones de latinoamericanos expresada por ejemplo en salarios de hambre, el desempleo y subempleo, desnutrición, mortalidad infantil, falta de vivienda adecuada, problemas de salud, inestabilidad laboral. Esta pobreza es vista claramente como consecuencia y producto de estructuras económicas, sociales y políticas, y por ello lejos de ser una etapa transitoria està enraizada en la misma constitución de nuestra historia." (7)

Màs adelante enfatizaron la necesidad y urgencia de trabajar para acabar con tanta explotación, humillación, pobreza, ignorancia, etc. Fue entonces que se habló y reconoció a una naciente iglesia popular propia de la Amèrica Latina que se preocupaba precisamente por todos estos problemas sociales, nos referimos a la Teología de la Liberación y a sus hijas las Comunidades Eclesiales de Base, con respecto a este punto en la Conferencia se dijo:

"El problema de la iglesia popular, que nace del pueblo o del Espìritu Santo presenta diversos aspectos. Si se entiende como una iglesia que busca encarnarse en los medios populares del continente -como siempre lo entendiò la Teología de la Liberación y la experiencia de las CEB- y que por lo mismo surge de la respuesta de fe que esos grupos dan al Señor..." (8)

Este reconocimiento que se da en la III Conferencia Episcopal del CELAM a la Teología de la Liberación y a las CEB, fue un paso decisivo en la conformación de las mismas, a partir de Puebla las CEB en Mèxico se afianzaron y trabajaron con màs ahinco y con muy buenos logros hasta 1985 aproximadamente, pues a finales de la dècada este movimiento fue perdiendo fuerzas.

### CITAS

- 1: Sobrino Jon. "Puebla serena afirmación de Medellin" en <u>Christus</u>, Mayo, Mèxico, 1979, p. 46
- 2: Ibid, p. 47
- 3: Dussel Enrique y Felipe Espinasa. "Puebla crònica e historia" en <u>Christus</u>, Febrero, Mèxico, 1979, p. 1
- 4: Sobrino, Op.Cit., p. 51
- 5: Ibid, p.52
- 6: <u>Documentos Completos de Puebla</u>, Libreria Parroquial, Mèxico, 1980.

Tercera Parte

Cap. 2; Com. 18

Nota: 898

7: Ibid.

Tercera Parte

Cap. 1, Com. 9 y 10

Nota: 459

8: Ibid.

Primera parte

Cap.1, Com.1

Notas: 17-19.

# 2.4 PRECURSORES DE LA TEOLOGIA DE LA LIBERACION EN MEXICO

En el presente capitulo nos enfocaremos de manera particular a hablar del significado que ha tenido la Teologia de la Liberación en Mèxico.

Es bueno aclarar que este movimiento teològico que iniciaron algunos sectores progresistas de la iglesia latinoamericana en la dècada de los sesenta no tuvo la misma repercusión inmediata en la iglesia mexicana tal y como sucedió en países de Brasil, Perù, Bolivia, El Salvador, Nicaragua, Guatemala, entre otros. En los países mencionados, fue en la època del militarismo apoyado por los norteamericanos que la Teología de la Liberación ha tenido mucha fuerza en èstos pueblos que ansiosos y concientizados de su realidad econòmica dependiente, querian romper el yugo estadounidense y sus aspiraciones se vieron profundamente apoyadas por los teològos de la liberación. Es muy interesante la historia de la Teología de la Liberación de Centro y Sudamèrica, pero aquì sòlo mencionaremos que jugò un papel muy importante en estos lugares; no así en Mèxico, y esto no significò que aquì no fuera aceptada esta teología como un medio de lucha para liberarse de la opresión capitalista; lo que sucede es que en cada país son muy distintas las condiciones tanto sociales, políticas y econòmicas principalmente para el desarrollo y acción de dicha teològía.

Las condiciones de Mexico en esta època eran muy diferentes a la de Centroamèrica, la iglesia y el Estado en el país pasaban por un periodo de estabilidad despuès de los problemas que tuvieron en la època revolucionaria y cardenista, posterior a estos años, el gobierno mexicano de diò cuenta de que:

"No podia prescindir de un poder ideològico tan fuerte como el de la iglesia para lograr estabilidad social y la relación entre ambos se estrechò cuando la política del Estado optò por excluir medidas radicales y seguir un modelo capitalista, que acomodaba más a la iglesia" (1)

No obstante esta cordialidad entre ambas partes, quedaron establecidas determinadas condiciones que marcaron las acciones y limitaciones de la iglesia, pero en tèrminos generales, gozaba casi de absoluta libertad de acción, siempre y cuando no afectarà explicita y directamente al Estado. Asì la iglesia acostumbrada a tener una posición còmoda frente a los problemas sociales, econòmicos y políticos fuè completamente pasiva y sus acciones pastorales no tenían nada que ver con los problemas del pueblo.

Otra aspecto fundamental del poco desarrollo de la Teologia de la Liberación en Mèxico fueron las condiciones econòmocas del país, en la dècada de los sesenta, se produjó un cierto avance econòmico en la industria que trajó como consecuencia un relativo progreso social y una estabilidad política.

"Asì como una formación introvertida y aislada del clero, hacen que la iglesia" en Mèxico "forje una actitud conservadora frente a la cuestión social. De tal manera que, cuando hay crisis en casi toda la iglesia y se realiza el Vaticano II, en Mèxico existe una iglesia sin problemas de crecimiento, ni de división interna y mucho menos de enfrentamientos con el Estado; incluso los grupos más reaccionarios que propugnaban por la beligerancia contra el Estado, quedaron reducidos a su mínima expresión." (2)

En estas circunstancias, cuando en casi todo el mundo se propugnaba por una renovación de la iglesia a travès del Concilio Vaticano II en el cual se reconocieron los problemas a los cuales èsta se enfrentaba y en donde el objetivo del Concilio fue precisamente buscar una nueva forma de tratarlos y actuar en la transformación hacia un mundo más justo a la luz del Evangelio.

"La iglesia mexicana responde de manera superficial. Las enseñanzas del Concilio aplicadas en Mèxico se traducen a una renovación litúrgica (misa en español, aplicación màs liberal de los sacramentos, etc.) y al funcionamiento de nuevos grupos eclesiales" tales como "(Movimiento Familiar Cristiano, Jornadas de Vida Cristiana, etc)" (3)

Estos grupos apenas y se orientaron hacia una actividad evangelizadora en donde innovaron con algunas tècnicas de trabajo grupal propuestas por el Vaticano II. Todas

estas actividades se realizaron sin un cambio verdadero de actitudes que pusieran en marcha el objetivo del Vaticano II. Sin embargo, fuè en el Concilio donde naciò la mentalidad renovadora de la iglesia mexicana, no como en otros países latinoamericanso en donde:

"Se produce efervescencia por el aspecto social del Vaticano II y una toma de conciencia que conduce a adoptar posiciones críticas y de lucha en el proceso socio-político." (4)

Pero como ya mencionamos al principio, las condiciones del país eran totalmente distintas a las que vivian algunos países latinoamericanos, por lo mismo, el impacto del Concilio tuvo que ser menos fuerte y los inicios de cambio promovidos por la incipiente mentalidad renovadora, son tardios, debido entre otros factores al tradicionalismo del clero, que no permitiò una pronta respuesta a las demandas de transformación social. No obstante esta actitud general del clero mexicano, la mentalidad renovadora a la que hemos hecho alusión, se configuró en un pequeño grupo de obispos, sacerdotes y laicos los cuales son considerados como los precursores de la difusión de la Teologia de la Liberación en Mèxico.

"Entre los prelados sobresalen las actividades y pronunciamientos de los monseñores Sergio Mèndez Arceo, Adalberto Almeida y Merino, Samuel Ruiz Garcia y Alfonso Sànchez Tinoco, quienes comenzaron a participar en reuniones intereclesiàsticas y a organizar nuevos grupos. Y fue a partir del Concilio cuando se incrementaron nuevos organismos y se reorientaron otros. Asimismo, estos grupos se ligaron y empezaron a trabajar estrechamente." (5)

A ellos se les puede considerar los precursores de la Teología de la Liberación mexicana, a continuación describiremos las actividades más importantes que desarrollaron para la propagación de dicha teología.

Por su importancia teològica y su pràctica social que fuè de gran relevancia para el desarrollo de la Teologia de la Liberación en Mèxico fueron las actividades de

Monseñor Sergio Mèndez Arceo. Quien tal vez fuè la persona màs influyente en el proceso de la Teologia de la Liberación en nuestro país.

"Desde principios de la dècada de los sesenta asumiò posiciones avanzadas en los aspectos liturgicos y social. Su activa participación en el Concilio Vaticano II le valió un reconocimiento especial de la iglesia mexicana; sus posiciones fueron ampliamente comentadas y discutidas." (6)

Sobre todo porque giraban en torno a una toma de conciencia sobre la realidad de la sociedad; uno de sus comentarios que más relevancia y críticas tuvo fue la:

"Proposición sobre la aplicación del psicoanalisis de los sacerdotes para superar problemas psiquicos que impedian el mejor desempeño de sus labores ligadas con su fe. (7)

Tal propuesta tenìa que ver con el establecimiento en Cuernavaca (Diòcesis a cargo de Sergio Mèndez Arceo) del sacerdote belga Lemercier.

"Quien fundò el Centro Psicoanalítico Emaüs, cuya función fue la de atender a los miembros de la Orden" jesuíta "que lo desearan" (8)

A pesar de todos los ataques que recibió Mèndez Arceo sus pronunciamientos y acciones seguian la linea de Medellin, ya en 1968, el obispo declaraba:

"Se ha dicho que la aplicación del Concilio Vaticano II a la Amèrica Latina tiene que ir màs allà del mismo Concilio," asì lo expresa "la realidad humana del subdesarrollo; del colonialismo; del marginalismo; del imperialismo; de la violencia subversiva; de la miseria; de la atomización internacional e interna; de la falta de integración racial, cultural y aùn linguistica; de la incomunicación, estàn exigiendo una reflexión a la luz del evangelio màs intensa y adecuada." (9)

Està claro que el pensamiento de Mèndez Arceo se encuentraba impregnado de elementos progresistas que proyectò en acciones pastorales y sociales, impulsadas por la renovación teològica; asimismo, sus homilias hacian referencia constantemente a situaciones de injusticia en su propia diòcesis, en el país y en Amèrica Latina, a la vez que promovia y apoyaba movimientos de lucha política que pugnaban por una nueva sociedad.

Son muy interesantes los pronunciamientos que el Obispo hizò en relación a la participación del clero en la política, decia que los católicos no participaban en la política, simplemente se limitaban a observar y dejar que los demás tomarán las decisiones, ya era tiempo de acabar con ese apatismo afirmaba. Un ejemplo de ello fue:

"La acción del Obispo y del clero de Morelos de pedir, en 1970, a los candidatos a la presidencia de la República que consideraran la modificación de los artículos constitucionales que limitan las acciones del clero en la vida pública del país, puesto que no se cumple la observancia de tales artículos de hecho, y esto constituye una ilegalidad solapada." (10)

Como observamos, las acciones de Mèndez Arceo no sòlo se limitaron a cuestiones religiosas: sino que fue màs allà de los limites permitidos a la iglesia. Su actuación fue muy criticada y atacada, sobre todo por parte del sector tradicionalista católico y de los lideres patronales y sindicales que veian los pronunciamientos denunciantes que hacia Mèndez Arceo con recelo, pues sabian de antemano que sus palabras podrian surtir efecto en la masa trabajadora.

Tambièn en su diòcesis destacaron las publicaciones, que teniendo nexos eclesiàsticos, manifiestaron abiertamente su oposición a las formas tradicionales de ver el aspecto social, de igual forma, los pronunciamientos públicos que hacían los sacerdotes de la diòcesis expresaron el movimiento de renovación eclesial; es así, que la ciudad de Cuernavaca gracias a las acciones de Mèndez Arceo, se destacó como uno de los centros màs importantes de los acontecimientos y movimientos eclesiales que surgieron a partir de la difusión teológica de la liberación, por otro lado, va a ser en Cuernavaca tambièn el lugar donde nacerán las primeras Comunidades Eclesiales de Base, las cuales fueron muy importantes porque fueron estos organismos donde mayormente se llevó a cabo las ideas de la Teología de la Liberación

Otro de los hombres importantes considerado también como uno de los principales precursores de la Teologia de la Liberación en Mèxico fue sin duda, el Obispo de Papantla Monseñor Alfonso Sànchez Tinoco quien junto con algunos obispos que asistieron al Concilio Vaticano II, en 1965, planearon formar la Unión de Mutua Ayuda Episcopal (UMAE), fungiendo como director del mismo Sànchez Tinoco; el objetivo principal de la UMAE:

"Consistia en entender la realidad social del país para formular planes de acción pastoral, la UMAE llegó a ser el principal promotor dentro de la iglesia mexicana, junto con el Secretariado Social Mexicana y los organismos jesuitas (CIAS), para el conocimiento de la realidad socio-religiosa de Mèxico y, desde luego, en la asimilación y la proyección de la teología latinoamericana. De aquí se parte para que varios sacerdotes del equipo promotor se hicieran expertos en la problemàtica del país y asumieran un papel crítico de la iglesia mexicana." (11)

Los primeros años de la UMAE fueron de mucha actividad, pero debido a presiones por parte de la iglesia oficial tradicionalista y a la muerte de su principal promotor Alfonso Sànchez Tinoco, èsta decae y es desmantelada en 1971. La desaparición de la UMAE fue sin duda una gran pèrdida para la iglesia mexicana pues con ella también desapareció todo el trabajo organizativo que estaba enfocado bàsicamente al anàlisis social en torno a la teología de la Liberación.

En 1961 llega a Cuernavaca un padre austriaco llamado Monseñor Ivan Ilich, "procedente de la diòcesis de Nueva York, donde trabajò en una comunidad de irlandeses y puertorriqueños; fue vicerrector de la Universidad Catòlica de puerto Rico, donde defendiò la autonomía de la isla y criticò al episcopado local por prestar apoyo al partido oficial (PAC), hecho que le confiriò su salida." (12)

El trabajo desempeñado por el padre en Cuernavaca fuè de gran importancia, en èste lugar fundò el Centro intercultural de Formación, que tuvò la finalidad de orientar a misioneros norteamericanos que trabajarían en Amèrica Latina.

"En 1967, dicho centro cambiò de nombre a Centro Intercultural de Documentación (CIDOC), que empezò a publicar estudios eclesiàsticos con una perspectiva sociològica, este cambio fue muy significativo ya que a travès de CIDOC nacen los primeros documentos que analizan la realidad mexicana bajo una optica econòmica basada en la teoria desarrollo-subdesarrollo." (13)

Alrededor de dos años funcionò CIDOC excelentemente, en los documentos emitidos se podían leer verdaderas reflexiones acerca de la sociedad con un tono liberal, y del papel que la iglesia debia de interpretar ante el pueblo. Al parecer al clero institucionalizado no le agradò mucho los comentarios que hacían en torno a la iglesia y la política; es por ello que:

"en 1969, se hizò un juicio a CIDOC, por medio de la Sagrada Congregación de la Fe y decretò la prohibición de asistencia a clèrigos religiosos. Mèndez Arceo apelò directamente al Papa y èste levantò la prohibición. CIDOC siguiò la lìnea de Medellin, programando cursos y conferencias de personalidades" supervisadas claro està por el padre Ilich, "que exponian planteamientos nuevos en las ciencias sociales y en la teologia." (14)

Definitivamente, la actuación del padre Ivan Ilich fue importante para la propagación de la Teología de la Liberación en Mèxico, sobre todo por la creación de CIDOC, ya que a travès de èste se empezaron a publicar las ideas de una naciente iglesia renovadora, que preocupada por los problemas sociales buscaba la forma de organizarse y actuar para la solución de los mismos.

.Despuès de un juicio que se le hizò al Padre Ilich por atacar a la iglesia norteamericana de superficial en su compromiso cristiano y por proponer que se hicieran reformas para una iglesia màs autèntica, ligada al pueblo, renunciò a sus privilegiòs eclesiàsticos y optò por suspender sus funciones sacerdotales para continuar como uno de las màximos impulsores de la Teología liberal en Mèxico.

Otro hombre importante también precursor de la nueva corriente teològica en el país lo fue sin duda el padre Pedro Velàzquez quien en 1968 fungia como director del Secretariado Social Mexicano (SSM), organismo importantisimo:

"que sostuvo el objetivo de difundir la Teologia de la Liberación" (15)

La influencia de Pedro Velàzquez en el SSM fue el despegue del organismo en el campo de la teología latinoamericana, Pero desgraciadamente el padre Velàzquez muriò despuès de haber asistido a la Conferencia Episcopal de Medellin.

"Lo sustituye su hermano Manuel, quien sigue la misma dinàmica, pero con la redefinición de sus funciones. El padre Manuel durò menos de dos años en la dirección del SSM, a causa de un conflicto con la jerarquia, por su participación en una huelga de hambre de los presos políticos y su declaración sobre lo inhumano del estado de vida de los reclusos de Lecumberri," (16)

De aquì en adelante, las actividades del padre Manuel Velàzquez estuvieron vigiladas por la iglesia oficial; no obstante, èl siguiò participando en las tareas del SSM y apoyàndolo cada vez que fuera necesario.

Importante tambièn fue la participación en el SSM del padre francès Alex Morelli, proveniente de la Orden dominica que llegó a Mèxico en 1967, el padre Morelli tenìa la dirección de la revista Contacto del SSM; esta revista estaba enfocada a la Teologia de la Liberación. Sus escritos sobre èsta fueron de los primeros que se conocieron en Mèxico. Otro sacerdote partidiario completamente de la Teologia de la Liberación es Monseñor Samuel Ruiz, un hombre inteligente y comprometido con su misión terrenal; èl junto con Mèndez Arceo, fueron sin ninguna duda, los hombres que màs impulso dieron a la Teologia de la Liberación mexicana. Samuel Ruiz también se destacó por su participación en la evangelización indigena, èl es el iniciador de esta acción pastoral, pues sus actividades pastorales son encauzadas en este sentido.

"Toda vez que su participación en el CELAM, le ha dado elementos necesarios para la adopción de tal postura." (17)

Otro de los organismos importantes que apoyaron la nueva corriente renovadora de la teología liberal fue el grupo de los jesuitas en Mèxico, quienes orientaron sus actividades hacia la nueva pastoral conciliar, esto es, a acciones más acordes a las necesidades

actuales del hombre mexicano. Para entender mejor la problemàtica de latinoamerica, la Compañía se diò a la tarea de:

"Emprender una serie de estudios que permitieran la evaluación y la reestructuración de toda la actividad apostólica a la luz de los documentos del Vaticano II." Es así que, "las investigaciones en Mèxico, por medio de los Centros de Investigacion y Acción Social (CIAS), comenzaron en marzo de 1966. (18)

Los sectores de estudio que comprendian fueron:

- -Estudios sobre la Doctrina Social de la Iglesia
- -La economia industrial y rural
- -La sociologia religiosa
- ~El marxismo-lenenismo
- -Los problemas familiares y políticos
- -El individualismo y
- -Antropologia y teologia aplicada a la realidad eclesial.

Se reorganiza la Compañía y sus actividades fueron encausadas a la ayuda de los más necesitados, para ello formaron comunidades de sacerdotes y estudiantes que se vincularon directamente con la gente de las zonas marginadas, viviendo de cerca los problemas a los que se enfrentaban para encontrar así una solución a los mismos.

Estos fueron los hombres màs importantes que hicieron posible que la Teologia de la Liberación se adoptara en Mèxico; como ya mencionamos al principio del capítulo, no tuvo la misma repercusión que en otros países latinoamericanos; sin embargo, es aceptada con alegría por algunos sectores progresistas de la iglesia. Finalmente podemos concluir que:

"la teorización de la teología de la liberación en Mèxico comienzó a principios de la década de los setenta y es cuando se formaron movimientos que pugnaron por cambios estructurales en la iglesia y en la sociedad." (19)

No fuè una tarea fàcil, sin embargo paso a paso la Teologia de la Liberación en Mèxico hiba ganando terreno y adeptos, para ello se exigió un conocimiento profundo de los documentos conciliares, de las enciclicas emitidas y de los Documentos de Medellin, asì como la puesta en pràctica de la teologia emanada de èstos; se insistió; asimismo, en considerar los problemas del subdesarrollo, en la responsabilidad del cristiano en promover la acción revolucionaria, en la participación de los laicos y de la propia iglesia, para lograr una mejor sociedad.

### CITAS

- 1: Muro Gonzàlez, Victor Gabriel. <u>La Teologia de la Liberación com expresión</u>
  <u>ideològica de cambio social en Mèxico</u>, (Tesis) UNAM,
  Mèxico, 1982, p. 133
- 2: Ibid., p. 134
- 3: Ibid., p. 135
- 4: Ibid., p. 135
- 5: Ibid., p. 135-136
- 6: Baltazar, Lòpez. <u>Cuernavaca fuentes para el estudio de una diòcesis</u>, No. de Inv. 31, 2 Tomos, 1968, p. 94 CIDOC, Cuernavaca Morelos
- 7: Ibid., p. 94
- 8: Muro Gonzàlez, Victor Gabriel. Op.cit., p. 142
- 9: Mèndez Arceo, Sergio. "Desacralización para el desarrollo, en la iglesia, el subdesarrollo y la revolución" en Nuestro Tiempo, Mèxico, 1968, p. 245-246
- 10: Muro Gonzàlez. Op.cit., p. 144
- 11: Ibid., p. 136
- 12: Ibid., p. 142-143
- 13: Ibid., p. 143
- 14: Ibid., p. 143
- 15: Ibid., p. 146
- 16: Ibid, p. 147
- 17: Ibid., p. 155
- 18: Gutièrrez Casillas, Josè. <u>Jesuitas en Mèxico durante el siglo XX</u>, Porrùa, Mèxico, 1981, p. 302
- 19: Muro Gonzàlez. Op.cit., p. 156-157

## 2.5 EL CLERO MEXICANO Y LA TEOLOGIA DE LA LIBERACION

En el presente inciso del capitulo dos, nos referiremos a la actuación que tuvo el clero mexicano de la iglesia oficial, frente a la nueva corriente teològica que adoptaron ciertos sectores de la iglesia; estamos hablando de la Teologia de la Liberación que empezò a ser aceptada en Mèxico en la dècada de los setenta.

El terreno para esta corriente teològica se vino preparando desde la Segunda Conferencia Episcopal latinoamericana de Medellìn Colombia (1968), fue sin embargo, a partir de la Tercera Conferencia Episcopal latinoamericana llevada a cabo en la Ciudad de Puebla (1979), donde madura el pensamiento mexicano de los teològos de la liberación.

Posterior a Medellìn, se creò en Mèxico el primer organismo eclesial: la Uniòn de Mutua Ayuda Episcopal (UMAE). que tuvo por objetivo entender la realidad social del paìs para formular planes de acciòn pastoral por mucho tiempo fue uno de los principales promotores para el conocimiento de la realidad socio-religiosa en Mèxico. En 1968, la UMAE:

"comienza la elaboración del <u>Plan Nacional de Pastoral de Conjunto</u>, que consistia en: Instrumentar un cuerpo de directrices pastorales siguiendo la linea de Medellin; crear normas de organización y coordinación entre los obispos y sus diòcesis; y fijar prioridades en la realidad mexicana, cuyo fin seria integrar los recursos de la iglesia para buscar la solución a los problemas sociales" (1)

El Plan era ambicioso en sus proyectos sociales; y como era de esperarse, hubo un desinterès total por parte de la mayoria de los obispos a participar en los objetivos propuestos; es bien claro percatarse que esta indiferencia se debió al interès por mantener los privilegios a que estaban acostumbrados y por la libertad de acción que el Estado les garantizaba mientras no se interpusiera en su camino, esta mentalidad

intransigente de los obispos fue un obstàculo a los proyectos de la UMAE que no pudo superar por el peso de los mismos.

Esta manera de pensar ha sido a lo largo de la historia de la iglesia en latinoamèrica:

"Una mentalidad bastante arraigada entre los obispos mexicanos, que se puede formular asì: la diòcesis es un tipo de feudo autònomo desde luego, en que el obispo goza de un poder absoluto en el campo dogmàtico-moral y administrativo."(2)

Ante tales facultades el poder político no interviene, deja a la iglesia libertad suficiente para hacerla efectiva; de la misma manera, el Estado pide el mismo respeto por parte de la iglesia hacia sus actividades proselitistas, de ahí se comprende el por què cuando la iglesia renovadora enfatiza que su misión también es anunciar y denunciar e intenta intervenir en asuntos sociales políticos es inmediatamente amedrantada, criticada y castigada por parte del Estado.

Asì las cosas, la UMAE fue perdiendo impulso ante la jerarquia; sin embargo, desempeño acciones que abrieron campo al nuevo movimiento teològico, un ejemplo de ello fue la colaboración en la preparación de la Carta del Episcopado Mexicano sobre: El Desarrollo e Integración del Pais.

Esta fue el pronunciamiento emitido màs importante a nivel episcopal desde el Concilio Vaticano II. La carta fue escrita en 1968, el lenguaje utilizado estuvò enmarcado en el desarrollismo, siguiendo a la enciclica Populorum Progressio, en ella se analizaron varios puntos como:

"La religiosidad popular" aquì se señalò "la falta de proyección de la pràctica religiosa en la actividad cotidiana, familiar econòmica, profesional, cultural, política y recreativa de quienes se sienten vinculados a la iglesia; se critica la suntuosidad y ostentación de las ceremonias religiosas; se denuncian los graves problemas sociales que hay en el país."(3)

Observamos que lo màs importante del documento, fue la exhortación de los obispos que profesaban con la Teología de la liberación a participar en la solución de los graves

problemas; destacando a su vez la importancia de la vinculación de la doctrina cristiana con la acción social En conclusión:

"El documento se inscribió, al igual que la política eclesial en Amèrica latina, dentro de un marco desarrollista que sostienen al desarrollo y la promoción integral como la forma de superación del subdesarrollo" (4)

# Comprendiendo desde luego; dicen los obispos que:

"El desarrollo y la integración en Mèxico, no es tarea de católicos o cristianos solamente, es tarea de todos, porque todos somos solidarios del destino de nuestro país." (5)

Fue claro el nuevo lenguaje utilizado por la iglesia renovadora, la cual reconoció que la liberación se debe dar a travès de un trabajo de conjunto (iglesia-laico). El documento fue producto, en gran parte, de personas y organizaciones que se habían vinculado con los cambios ocurridos en otras partes de latinoamerica, sólo así se comprende su pronunciamiento progresista de los obispos que participaron en su elaboración; por otro lado, también se pretendió ver en este documento a una nueva iglesia solidaria con una historia que se se fuè escribiendo día a día.

"Es alrededor de este documento donde empiezò a considerarse el problema de la evangelización más seriamente, sobre todo en lo referente a los indigenas, se dió más apoyo a grupos recièn formados que tenian una función de catequesis, como Cursillos, el Movimiento Familiar Cristiano, el Movimiento por un Mundo Mejor, Jornadas de Vida Cristiana y las Comunidades Eclesiales de Base." (6)

En èstas últimas se planteò una nueva pedagogía eclesial que diò buenos resultados; se establecieron, generalmente, en las zonas marginadas. La historia de las primeras Comunidades de Base en Mèxico datan de 1967, se fundaron en Cuernavaca, Morelos. Posteriormente. se formaron también en el centro del país y en los lugares donde hubò obispos y sacerdotes que las apoyaban.

No obstante la nueva situación de esperanza de cambio, el pronunciamiento episcopal no fue más allà. Esto se evidenció con el desconocimiento o la omisión de los documentos de Medellín en las acciones y pronunciamientos de los obispos posteriores.

Otra de las actividades realizadas por la UMAE fue su intervención en la preparación y realización del Primer Congreso Nacional de Teología y del Documento de la Comisión de Pastoral sobre la Justicia en Mèxico. En èste documento la UMAE propuso criterios bàsicos, entre los más importantes estaba el planteamiento que hizó acerca de la necesidad de que la Pastoral surgiera del pueblo, de la base eclesial, y así lograr una mayor participación eclesial popular. La propuesta no gusto nada a la jerarquía quien descalificó rotundamente la participación de los laicos para participar en la preparación de dicho documento. Otra propuesta importante de la EMAE fue la de estudiar la realidad mexicana y así contar con los elementos necesarios para la adaptación de la Pastoral, esta propuesta también fue denegada.

Estas intervenciones perjudicaron enormemente a la estructura de la UMAE, a partir de aqui la jerarquia la atacò con todo y la acusò de que:

"Estaba llevando a la Pastoral en un sentido materialista," (7)

Esta y otras acusaciones hicieron que la UMAE a casi cinco años de su creación se fuera debilitando sobre todo por las presiones de la jerarquia eclesial, otro de los factores de su debilitamiento fue sin duda, la muerte de Monseñor Sànchez Tinoco, principal promotor de la UMAE, su lugar es ocupado por:

"Monseñor Josè Melgoza, quien se ha caracterizado por asumir posturas conservadoras ligadas a las de los directivos de la Conferencia Episcopal Mexicana (CEM). Finalmente, por diversos modos de presión, en 1971, la UMAE es desmantelada" (8)

Sin dar màs explicaciones que su necesaria eliminación. Para muchos su desaparición fue una gran pèrdida para la iglesia mexicana; ya que con ella, se diò uno de los primeros pasos importantes de la Teología de la Liberación en el país.

La creación de otro organismo llamado <u>El Secretariado Social Mexicano</u>, fue igual de importante que la UMAE; ya que el SSM tenia por objetivo difundir la Teologia de la Liberción. Bajo la dirección del padre Manuel Velàzquez, el SSM en el año de 1968 tomó una actitud renovadora al separarse de la jerarquia oficial, al mismo tiempo redefinió

sus funciones encuadràndolas bajo el marco teològico liberal, quedando asì estipulados sus objetivos, los cuales serìan los siguientes:

"Ayudar a la iglesia-pueblo de Dios a cumplir eficazmente su ministerio de inspiración y animación de la vida temporal. y sus actividades seràn:

- a) INVESTIGAR la realidad social y las corrientes ideològicas para ayudar a descubrir e interpretar los signos de los tiempos a la luz de la fe y de una teologia renovadora.
- b) COMUNICAR las enseñanzas sociales del Magisterio eclesiàstico y el pensamiento social actual de la iglesia para hacerlos operantes y para informar y formar opinión pública.
- c) CONCIENTIZAR a movimientos y ambientes sociales sobre los problemas humanos que afectan la promoción social y ayudarles a elaborar la ideología que oriente su acción.
- d) SUSCITAR la presencia consiente del Pueblo de Dios en los movimientos masivos, para colaborar en la búsqueda de objetivos y soluciones conformes con la justicia.
- e) PROMOVER y ayudar organismos de Pastoral social, organismos de investigación y estudio social en función de la Pastoral social, y movimientos profesionales y comunales para la promoción de las personas y las comunidades humanas." (9)

En estas actividades participarian sacerdotes y laicos que concientes del nuevo papel que tenian que desempeñar, se comprometian no sòlo con la iglesia: sino, con el pueblo para llevar a cabo dicha pastoral.

El mismo año de su separación de la iglesia oficial, el Secretariado Social Mexicano empezò a tener problemas con la jerarquia al promover el II Congreso de Organismo Católico, tomando posiciones progresistas. También apoyò a la Juventud Obrera Católica, que en ese mismo año colaboró con el Movimiento Estudiantil del 68.

Asì las cosas, el Episcopado se viò presionado por el Gobierno ordenàndole un mayor control de sus organismos; obedecièndo el Episcopado, lo primero que hizò fuè amordazar a la JOC y prohibirle su participación en actividades civico-políticas, también advirtiò que mientras hubiera violencia y se tuviera ligas con dirigentes comunistas no autorizaría ninguna manifestación del organismo. Finalmente la JOC no obedeció, y en represalia, el clero mexicano destituyò a sus dirigentes.

Dos años màs durò el estira y afloja de la iglesia tradicionalista hacia el Secretariado Social Mexicano, pues continuò poniendo trabas al desarrollo social-eclesiàstico que estaba desempeñando dicho organismo, en favor de los màs necesitados, hasta que en:

"1970 la jerarquia le otorgò su autonomia. Desde entonces, fue apoyando acciones y movimientos populares eclesiales, como a Cristianos por el Socialismo y a Sacerdotes para el Pueblo." (10)

Otro organismo católico laico que siguió el mismo camino de la UMAE y el SSM fue el Centro Nacional de Comunicación Social, (CENCOS) que dirigió Josè Alvarez Icaza, sacerdote comprometido con los pobres y sus causas, por su labor intelectual fue considerado también como uno de los principales precursores de la Teología de la liberación en Mèxico.

La función de CENCOS radicaba en ser un centro de información alternativa, es decir, que dió a conocer hechos específicos que ocultaba la prensa en general como: represiones de campesinos y obreros, abuso de las autoridades, corrupción, violación de los derechos humanos, etc., así como ser el vocero de grupos populares. Desde su creación manifestó la linea de liberación cristiana, a su vez que sentó las bases para que se diera a conocer a nivel nacional la teoría y práctica de las acciones que se llevaban a cabo a travès de la Teología de la Liberación.

"CENCOS también adquiere su autonomía en 1970, después de toda una serie de problemas con la jerarquia." (11)

Siguiendo en la misma linea, uno de los acontecimientos más importantes que llevó a cabo el clero mexicano fue el <u>Primer Congreso Nacional de Teología</u>, en noviembre de 1969, es aquí donde oficialmente se reconoce a la Teología de la Liberación como una opción de trabajo para una sociedad más justa.

El Congreso fue organizado por la Sociedad Teológica Mexicana, fundada en 1966, en coordinación con la UMAE, el CIAS y el SSM fundamentalmente. El objetivo principal que perseguia el Congreso fue el de:

"Instrumentar la teologia del desarrollo para aplicarla a la realidad mexicana. El Congreso se llamò Fe y desarrollo. Se caracterizò por la gran concurrencia de todos los sectores de la iglesia y por la libertad de expresiòn que hubo" Asimismo, "se intentaba descubrir el papel que debe jugar la iglesia en el pais y se concluyò que no era el de dominar ni dirigir el proceso històrico, sino de colaborar con èl." La meta "era la formulación de una teologia mexicana, mediante los estudios elaborados por la CIAS, para examinar la problemàtica social de manera científica." (12)

Los temas tratados en el Congreso fueron: la economía, la política, la estructura social, la educación, los medios de comunicación, la iglesia, el aspecto urbano, el aspecto rural y la demografía..

Este Congreso siguiò las pautas de Medellìn, y fue la primera vez que toda la iglesia mexicana se reuniò para analizar los problemas del paìs, este hecho en verdad fue significativo pues marco el inicio de una nueva forma de comprender la realidad social.

"El mètodo utilizado consistió en: el anàlisis històrico-socio-antropològico de la realidad mexicana, por medio del cual se llegó a la comprensión y conclusión de que las desigualdades de unos individuos con otros se dan por las formas estructurales que rigen al país, las cuales estan insertadas en un sistema capitalista, es aqui donde la Teología de la Liberación debe desempeñar su papel de transformadora de la sociedad" (13).

Desde luego, sòlo a algunos obispos les resultò grato el Congreso; pues a la mayoria les pareciò que este se salia de los parametros que a la iglesia le compete, como ya lo habiamos mencionado en el apartado anterior; esta actitud de los obispos conservadores, se da principalmente por el miedo a perder sus privilegios dentro del clero. Esta actitud de rechazo de una iglesia renovadora era evidente, puesto que no hubo apoyo episcopal a reuniones teològicas que siguieron esta linea. Posterior al Congreso, se dieron manifestaciones y cambios importantes en varios sacerdotes, teològos y obispos que gracias a sus actividades hubo un notorio desarrollo de la Teologia de Liberación en Mexico, no como se diò en otros paises latinoamericanos; sin embargo si hubo resultados importantes, y uno de ellos fue el gran auge que empezaron a tener las Comunidades

Eclesiales de Base en casi toda la República; pero donde más comunidades se establecieron fue en el Distrito Federal, al interior de cada una de ellas se empezò realmente a practicar la doctrina de la Teología de la liberación, pero este aspecto lo abordaremos con más detalle en el siguiente capítulo.

Dos años despuès del Congreso naciò el primer documento eclesiàstico en Mèxico que se inscribe en el marco de la Teologia de la Liberación fue La Justicia en Mèxico, que fue una reflexión nacional realizada por la Comisión de Pastoral Social para preparar la participación de los prelados mexicanos en el Sinodo Mundial de Obispos en Roma, en 1971, que trataria sobre la justicia en el mundo. El documento fue hecho con la colaboración de 12 diòcesis y equipos de la pastoral de Conjunto, del SSM, del Centro Nacional de Pastoral Indigena, de la Conferencia de Institutos Religiosos de Mèxico, del Movimiento Familiar Cristiano, del CIAS y del Trabajo Ministerial. Todos estos organismos que participaron en la elaboración del documento, lo hicieron siguiendo la linea de Medellin, se pretendia que este fuera aceptado y apoyado por la iglesia oficial, pero èsta lo rechazò.

"En el documento se argumentaba que era un estudio científico de la realidad, utilizando las nuevas formulaciones teòricas de las ciencias sociales." En èste anàlisis "se situa a Mèxico como un país dependiente en los aspectos principales de su estructura socio-econômica y política; con una dominación interna que mantiene una opresión generalizada en la mayor parte de los sectores sociales; con vicios que impiden cualquier avance, como la injusticia institucionalizada, la mentira, la corrupción, la concentración del poder político, etc; con una educación de baja calidad, con una iglesia que ha contribuido a mantener la situación de injusticia por su indiferencia y omisión." (14)

Se propone en el documento una acción pastoral que se oriente a la búsqueda:

- De la concientización de los sectores bàsicos de la sociedad para su participación activa en el cambio de esta sociedad violenta en estructuras y pràcticas:

- -De la formación de hombres nuevos: activos, participativos, politicamente conscientes, responsables y solidarios;
- De la instrucción de grupos y solidaridades activos, basadas en estas apreciaciones y tareas, que ayuden a la formación de hombres nuevos.

Como podemos observar, se trata de un documento en el cual se denuncia abiertamente las causas de la injusticia y pobreza que vive el pueblo de Mèxico; a causa, como ya lo menciona el documento, principalmente de la dependencia del país para su propio desarrollo, enumera de igual manera, los males que desencadena esta dependencia; asimismo, habla del papel que ha desempeñado la iglesia con respecto a la sociedad, denunciàndola como aliada del poder; èste fue sin duda, uno de los muchos motivos por los cuales el clero mexicano nuevamente rechazò un documento cuya inspiración no fue otra, que la de buscar una sociedad màs justa, màs libre...

Tomando como base el anterior documento, se organizò el movimiento <u>Sacerdotes para el pueblo</u>, este movimiento va a seguir las manifestaciones de cambio social que propuso la Teología de la Liberación en Mèxico, Sacerdotes para el pueblo se configurò en un principio:

"Con un centenar de sacerdotes y formulò una crítica a la iglesia mexicana y planteò su compromiso públicamente en un manifiesto, en el que afirmaba: La teología mexicana en sus diversos niveles jeràrquicos, es particularmente incongruente con el Evangelio que predica; con demasiada frecuencia predica una falsa resignación y calla las situaciones de injusticia que padece el pueblo, hacièndose còmplice de los opresores." (15)

Notamos en estas palabras una clara denuncia de los teològos de la liberación hacia la iglesia

que no dejaba de hostigarlos y obstruirles casi todo el trabajo que èstos realizaban sobre todo en las Comunidades Eclesiales de Base. Una de las estrategias más comunes que utilizó el clero en contra de obispos y sacerdotes adeptos a la teología renovadora fue atacàndolos de profesar el comunismo, y cambiándolos de diòcesis, parroquía o iglesia

según sea el caso, y en otros, los cambiaban de sede; es decir, los mandaban de un Estado a otro, estas acciones fueron bàsicamente las que no permitieron una maduración en el trabajo comunitario pastoral y eclesial de la Teología de la Liberación.

Sacerdotes para el pueblo realizò algunos encuentros y su labor fue efimera. El combate constante de la jerarquia fue un factor determinante para su desintegración.

Finalmente podemos concluir que la Teologia de la Liberación en Mèxico no tuvò la misma aceptación que en Centro y Sudamèrica porque cuando esta teologia "es una corriente de pensamiento ya establecida en Mèxico, el clero en general no sòlo la rechazò, sino que la atacò constantemente, de tal manera que hizo desaparecer o modificar movimientos y organismos. Si bien no logrò desmantelar por completo a la Teologia de la Liberación, sì la dispersò e hizò retroceder su campo de acción, bajo èstas circunstancias, fue perdiendo terreno y casi desaparece en la dècada de los noventa.

Muchos de los sacerdotes ante tales circunstancias prefirieron dejar el clero antes de ser còmplices del Estado. Mayer apunta que:

"de 1966 a 1974 alrededor de 200 sacerdotes dejaron los hàbitos, hecho que no fue alarmante en tèrminos comparativos, pero sì fue indicativo de la inquietud ante las restricciones de la estructura eclesial." (16)

Asì pues, la jerarquia rechazò todos los planteamientos de cambios sustanciales en la iglesia, los documentos conciliares sobre la Pastoral Social, y los de Medellin fueron letra muerta, disolviò la UMAE; rompiò relaciones con el SSM y con CENCOS; atacò la pastoral de la Diòcesis de Cuernavaca; retirò su apoyo a las actividades de la Sociedad Teològica Mexicana; a los Movimientos Cristianos por el Socialismo y Sacerdotes para el Pueblo, los hostilizò al grado de desarticularlos; etc. Por otra parte, afianzò el autoritarismo individualista de los obispos en sus diòcesis, que ocasionò la acciòn dispersa, no coordinada y hasta indiferente de los cambios propuestos por la Teologia de la liberación. Por su lado, las criticas que partieron de la Teologia de la Liberación a la iglesia mexicana se fundamentaron bàsicamente en su negativa a desligarse de las estructuras de poder

real dentro de la Nación y como jerarquia. Esta situación le fue más cómoda a la mayoria del clero mexicano que la de ponerse al lado del pueblo y construir juntos una sociedad sin lucha de clases.

#### CITAS

- 1: Muro Gonzàlez, Victor Gabriel. <u>La Teologia de la Liberación como expresión</u>
  <u>ideològica de cambio social en Mèxico,</u> (Tesis) UNAM, Mèxico,
  1982, p. 136
- 2: Meyer, Larry. La Política social de la iglesia católica en Mèxico a partir del Concilio Vaticano II: 1964-1974, (Tesis-Maestria) UNAM, Mèxico, 1977, p. 127-128
- 3: Muro Gonzàlez. Op.cit., p. 150
- 4: Ibid., p. 150
- 5: <u>Documentos Colectivos del Episcopado Mexicano</u>, Mèxico, Paulinas, 1977, p. 94
- 6: Muro Gonzàlez. Op.cit., p. 151-152
- 7: Ibid., p. 137-138
- 8: Castillo Alfonso. "Desaparición de la UMAE: tragedia de la iglesia mexicana", en Christus, No. 36, Marzo, 1972, p. 8
- 9: "Bodas de Oro del Secretariado Social Mexicano" en Servir, No. 30, Diciembre, 1970, p. 506-507
- 10: Larry, Meyer. Op.cit., p. 219
- 11: Muro Gonzàlez. Op.cit., p. 148
- 12: Ibid., p. 153-154
- 13: Ibid., p. 154
- 14: "Documento Base del Movimiento Sacerdotes para el Pueblo", en Contacto, No. 6, 1972, p. 60
- 15: Larry, Meyer. Op.cit., p. 184
- 16: Muro Gonzàlez. Op.cit., p. 172-173

# capitulo II

## 3. LAS CEB EN MEXICO COMO PROYECTO DE LIBERACION PARA EL PUEBLO.

# 3.1 ¿Còmo nace una CEB?.

En el presente capitulo hablaremos especificamente de las Comunidades Eclesiales de Base en Mèxico, señalaremos de una manera muy general còmo nacieron dichas comunidades, nos ha quedado ya claro, que las CEB y la Teologia de la Liberación son inspiración del pueblo latinoamericano y por lo tanto, es en el continente de Amèrica donde ven la luz de su formación.

"Las Comunidades Eclesiales de Base. Brotaron en Brasil hace poco más de veinte años. Son. algo muy nuevo que en 1968 en Medellín apenas apuntaban como esperanza, como novedad en la iglesia latinoamericana.

Son un aporte original de la iglesia latinoamericana a la iglesia universal y al pueblo todo." (1)

Bien es cierto que las CEB son algo nuevo; sin embargo, siguen el mismo objetivo y esquema del concepto comunidad que Cristo enseño a sus apostoles, asì lo analiza un experto en el estudio de las CEB: el eminente sacerdote y profesor Arnaldo Zenteno quien dice:

"Las Comunidades son nuevas, son de 1950, 60, 68, 72. 80, pero a su vez son muy antiguas." (2)

Lo que Zenteno nos quiere decir es que las CEB son una continuación de la tradición evangèlica de la

Primera Comunidad de Cristianos, que al igual que las CEB vivieron el evangelio de una forma
renovadora, comunitaria, en Los Hechos de los Apóstoles nos las describen:

"Acudian asiduamente a la enseñanza de los apòstoles, a la convivencia, a la fracción del pan y a las oraciones. Toda la gente estaba asombrada, ya que se multiplicaban los prodigios y milagros hechos por los apòstoles. Todos los creyentes vivian unidos y compartian todo cuanto tenian. Vendian sus bienes y propiedades y se repartian de acuerdo a lo que cada uno de ellos necesitaba. Acudian diariamente al templo con mucho entusiasmo y con un mismo espiritu, y compartian el pan en sus casas, comiendo con alegria y sencillez de corazón. Alababan a Dios y gozaban de la simpatia de todo el pueblo y el Señor cada dia integraba a la comunidad a los que habian de salvarse." (Hechos 2, 42-47). (3)

Con el mismo sentido de unidad y ayuda se empezaron a crear las CEB, las cuales son consideradas como un nuevo modelo eclesial de la iglesia tradicional; ello no significa como las mismas CEB lo han especificado de crear una nueva iglesia, ya que conserva esencialmente todos los elementos eclesiales, pero sì se trata de una iglesia renovada y reestructurada a partir de la toma de conciencia y de la nueva pràctica de fe del pueblo que se va descubriendo como pueblo creyente y explotado, y

va a ser precisamente a travès de las CEB que inicien su lucha de liberación.

# 3.2 ¿Què son las Comunidades Eclesiales de Base (CEB)

Para definir lo què son las Comunidades Eclesiales de Base, nos basaremos en la definición que de ellas se diò en la III Conferencia Episcopal del CELAM (Confederación Episcopal Latinoamericana) llevada a cabo en la ciudad de Puebla en el año de 1979. Puebla define claramente lo que son las CEB:

"Comunidad que integra familias, adultos, jòvenes, en intima relación interpersonal en la fe. Eclesial, comunidad de fe, esperanza y caridad; celebra la palabra de Dios y se nutre con la Eucaristia, realiza la palabra de Dios en la vida a travès de la solidaridad y compromiso en el mandamiento nuevo del Señor. Hace presente y actuante la misión eclesial y la comunión visible con los legitimos pastores a travès del servicio de coordinadores aprobados. Es de <u>base</u>, por estar constituida por pocos miembros, en forma permanente y a manera de cèlula de la gran comunidad." (4)

#### Zenteno las define como:

"Grupos eclesiales de gente del pueblo que forman verdaderamente comunidad, comunidad cristianaeclesial, que analizan su realidad, la reflexionan a la luz de la fe y se comprometen a luchar por
transformarla liberadoramente. Su vida-actuar es celebrando la Fe, se orienta a la transformación de la
iglesia misma y de la sociedad." (5)

### Continua con màs precisiones

"Al hablar de comunidades nos referimos a las relaciones impersonales. Al hablar de eclesial también nos referimos a su tarea esencial de colaborar a construir el Reino de Dios. Se llama de base, como se dice en Puebla, pues son expresión del amor preferente de la iglesia por el pueblo sencillo al que le da la posibilidad concreta de participar en la tarea eclesial y en el compromiso de transformar el mundo O sea se trata de grupos formados esencialmente por gente del pueblo, de la base." (6)

La creación de las primeras Comunidades de Base. fue de muy diversas maneras pues èstas se iniciaron ocasionalmente por una homilia, por algún encuentro, por reuniones para hacer oración y estudiar la Biblia, por invitación de algún misionero o monja a reunirse y platicar, etc. En todos ellos el objetivo fue el mismo: reunirse en comunidad. Así se formaron estos grupos para luchar por sus derechos, para mejorar sus condiciones de vida, para luchar por los problemas del barrio, etc. Otras

veces su inicio ha sido fruto del ejemplo de vida, del interès misionero o del compromiso social de otros miembros de las CEB...

Con ello entendemos que las CEB no son algo ya hecho, sino que se van haciendo conforme se vayan organizando y avanzando.

"La ùnica constante parece ser la amistad, o un problema por resolver o una presencia y un contacto humano. Es raro que las comunidades hayan nacido de planteamientos muy premeditados. el comienzo es dèbil y se da ademàs entre gente pobre y oprimida, sin voz ni voto. No hay que olvidar este humilde comienzo de las comunidades." (7)

Si bien es cierto que no siguieron un esquema de formación, ni tampoco existieron reglas especificas para su iniciación; una vez ya integradas como CEB, tuvieron características similares a todas ellas. Zenteno sintetiza de una forma global los elementos bàsicos de las comunidades:

- a) Grupo eclesial de gente de la base que se relacionan de modo estable.
- b) Como seguidores de Jesús y en continuidad històrica con El.
- c) Su mètodo de trabajo: <u>Ver</u>: El anàlisis de la realidad., <u>Juzgar-Pensar</u>: La reflexión de fe sobre la realidad social., <u>Actuar</u>: El compromiso para actuar.
- d) En lo referente a la acción, buscan caminos concretos, que desde el compromiso local, los lleven -con organización popular- a ir realizando el proyecto de liberación." (8)

#### 3.3 Miembros de las CEB

Las CEB se distinguen de la masa o del grupo, ya que una de sus caracteristicas es su número restringido de integrantes, pues son comunidades de ocho a diez personas (en un principio), esto permite una determinada relación primaria entre los integrantes y una espontaneidad en la comunicación lo cual permite una gran participación de todos que conlleva a un estilo de autoridad compartida, este factor facilitarà la reunión, reflexión y participación de cada uno de sus miembros. Otra característica importante de las CEB, es que se forman de miembros que tienen en común normalmente la zona donde viven, lo que facilita la relación y organización para el trabajo pastoral y social, pues todos ellos son participantes de las mismas necesidades y problemas zonales.

Las Comunidades Eclesiales de Base estàn integradas por el pueblo, por eso son de base, porque la mayoria de sus miembros son de colonias populares o indigenas. Son subempleados o desempleados,

a lo sumo, pequeños comerciantes. Suelen ser de familias numerosas que no llegan en muchos casos al salario minimo. Frecuentemente son gente analfabeta o que no terminaron ni la primaria ni secundaria. Las mujeres son las que predominan en las CEB, en su mayoria son amas de casa, que al igual que su pareja participan con el lavado de ropa, ventas de comida o de cualquier cosa para ayudar al soporte del hogar. En otros casos son madres solteras o abandonadas que tienen que cumplir ambos roles sociales para con su familia. Como podemos observar, los integrantes de las CEB son la gente màs pobre y necesitada que busca y pide una situación social màs justa.

Para Zenteno los miembros de las CEB son:

"en general un pueblo oprimido en lo econômico, ideológico y político." (9)

Algo semejante pasa en Brasil. Nos dicen los obispos brasileños:

"La mayoria de las CEB son comunidades de pobres. No se pretende decir que el llamado no hubiera sido dirigido también a los ricos. De hecho hay proporcionalmente más sacerdotes religiosos y religiosas para evangelizar a los ricos. Sin embargo, la palabra del banquete se repite: los convidados no se presentaron. En cambio sì aparecieron los pobres recogidos en las plazas, en los cerros y en las barriadas." (10)

Sobre el mismo punto Clodovis Boff dice:

"Son gente pobre, en las CEB se realiza el sentido originario del Evangelio: los pobres, miserables, rechazados de la sociedad acuden y ocupan un puesto en la iglesia, los miembros de las CEB salen de la gran masa de los bautizados. Sacan su energia elemental de la religión popular, de la fe del pueblo de Dios." (11)

#### 3.4 Desarrollo històrico de las CEB en Mèxico.

Las CEB nacen en Mèxico en el contexto de renovación eclesial que brota del Concilio Vaticano II. Las primeras Comunidades Eclesiales de Base nacieron en 1967 en Cuernavaca Morelos, promovidas por los Padres Ogelio Orozco, Rolland y Genoel. Mas adelante en el año de 1969 se crearon otras CEB en la ciudad de Celaya y posteriormente en 1972 en San Bartolo Guanajuato.

"Podemos ver que en sus inicios las Comunidades de Base nacen ligadas, como en otras partes del mundo al movimiento biblico (lectura de la Biblia por parte de los seglares y clases populares), recibiendo además el influjo de las CEB brasileñas, sobre todo gracias a las visitas a Mèxico del padre Josè Marins y su equipo pastoral." (12)

Un factor importante en el desarrollo de las CEB no ha venido de conferencias y libros, ni mucho menos de teorías o doctrinas elaboradas anticipadamente, sino principalmente de la vida misma, de la lucha cotidiana y eterna a la que se enfrenta el pueblo por mantenerse en pie, de la confrontación espontànea de la fe cristiana con la realidad, en el dificil caminar del pueblo para sobrevivir dìa a dia.

Las conferencias, cursos, talleres y publicaciones aparecen en un segundo momento para ayudar a esclarecer y profundizar el anàlisis sociopolitico y teològico que se hace al interior de las CEB y por medio de ellos comprender mejor la realidad social y en base a ella planear las acciones sociales según las necesidades de cada comunidad.

Las CEB en Mèxico, como en general en los demàs países de Amèrica Latina, nacieron en las zonas rurales pobres y en los barrios populares de las ciudades. Sin embargo, el aporte de las Comunidades Eclesiales de Base en Mèxico es distinto al que tienen las mismas CEB en Brasil, o al que han tenido en Centro Amèrica, por ejemplo en Nicaragua o El Salvador (donde las CEB tuvieron una gran aceptación a nivel nacional y un papel determinante en la lucha que se dió entre el gobierno y el pueblo por la conquista de mejores condiciones de vida). El aporte es distinto porque es distinta la realidad concreta inmediata en que se encontraba México con respecto al resto del continente. Pero en otro sentido el aporte es fundamentalmente el mismo, la lucha es la misma, ya que de fondo se trata de còmo vivir hoy el Evangelio cómo vivir mejor, al interior de cada pueblo y colaborando al mismo tiempo a construir el Reino de Dios, con distintos estilos, en distintos contextos y en distinta etapa, pero con igual compromiso.

Sin embargo, y a pesar de los esfuerzos realizados por los promotores de la Teologia de la Liberación y de las CEB en Mèxico, su desarrollo, trabajo y resultados fueron muy pequeños comparados con los obtenidos en Centroamerica y Brasil por poner unos eejmplos. Una de las principales razones para el pobre desarrollo de la Teologia de la Liberación y de las CEB, fue sin duda los obstáculos que les impusieron principalmente la iglesia tradicional y algunas instituciones de gobierno (como Gobernación); aunado a esto, hay que sumarle:

"::: el gran vacio que habia en Mèxico en los años setenta de organizaciones populares en las colonias proletarias y en la mayoria de las poblaciones rurales por un lado; y por el otro, el pueblo mexicano estaba muy despolitizado por la pràctica apolitica y antipolitica de las llamadas organizaciones populares del PRI y



ademàs el pueblo estaba muy manipulado ideològicamente por el bombardeo de la radio y televisión." (13).

Con humildad se reconoce que el trayecto de las CEB en Mèxico a finales de la dècada de los ochenta era todavia muy corto; sin embargo existian CEB en casi todos los Estados de la República: algunas ya bien consolidadas, otras en etapa intermedia y algunas de creación reciente. Estas características hicieron un poco dificil hablar de la historia de las CEB en Mèxico sobre todo porque no en todo el país tuvieron el mismo impacto, por un lado; y por el otro, las etapas de desarrollo de las CEB fue distinta en cada Estado, ya que las mismas dependieron del avance interno que se tuvo en cada comunidad.

Es por ello que para hacer un recorrido històrico de las CEB en Mèxico, primero hablaremos de las Zonas Regionales donde se desarrollaron y posteriormente nos basaremos en los Encuentros Nacionales que han realizado a partir de 1972.

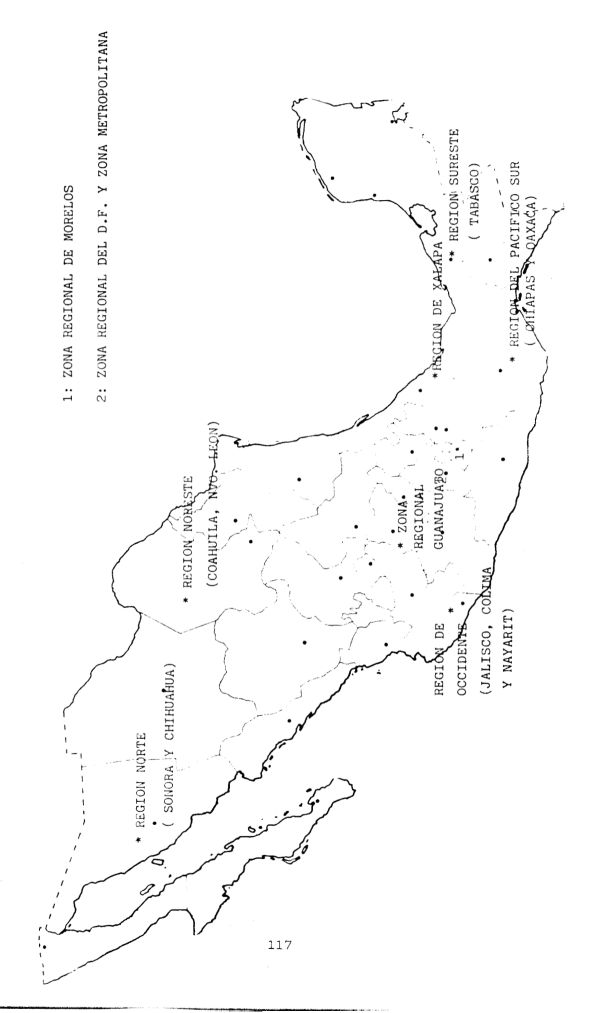
Geogràficamente las CEB fueron divididas en Zonas Regionales, esto es porque existieron Comunidades de Base en diversas partes del país. Sin embargo su nivel y grado de desarrollo y coordinación fue heterogèneo como ya lo habiamos indicado.

# Es asì que:

"Hay regiones donde las CEB apenas se estàn iniciando, otras viven en etapa de reflujo, en cambio algunas regiones se van consolidando y expandiendo en varias zonas." (14)

La división de las Zonas Regionales no fue definitiva pues estas cambiaron constantemente a travès del tiempo por varias razones: por cuestiones geogràficas, pastorales o de las necesidades de las propias CEB. Hubo un tiempo en que llegaron a ser màs de veinte regiones, aunque posteriormente las zonas se fueron reagrupando quedando hasta el año 1975 siete Zonas Regionales, las cuales integraron la Coordinadora Nacional de las CEB. Estas fueron las siguientes:

- + Zona Regional de Morelos
- + Zona Regional del Bajìo
- + Zona Regional del Sureste
- + Zona Regional del Pacifico Sur
- + Zona Regional de Xalapa
- + Zona Regional del Noreste



# + Zona Regional del D:F: y Area Metropolitana

Acontinuación presentaremos nueve regiones donde las CEB tuvieron una etapa de crecimiento y consolidación amplia, por medio de sus Encuentros Regionales que les permitió tener un nivel de coordinación y organización entre ellas.

#### \* ZONA REGIONAL DE MORELOS

Comenzamos con èsta región porque aqui se iniciaron las CEB en 1967, agrupò a todas las CEB del estado de Morelos y Cuernavaca. Esta Zona Regional fue muy importante sobre todo por el trabajo que realizò la diòcesis de Cuernavaca que fue muy conocida en muchos países por la labor realizada a travès de las CEB. Su principal promotor fue el obispo Monseñor Mèndez Arceo quien desde su llegada a Cuernavaca en 1952 hasta su partida en el año de 1983, se identificó completamente con el pueblo y así durante 31 años al frente de la diócesis desencadenó un movimiento renovador desde antes del Concilio Vaticano II.

Aquì como en casi todos los lugares donde hubo una Comunidad de Base estas fueron promovidas tanto en el campo como en la ciudad. La mayoría de las veces no participaba todo el clero de la diòcesis en esta tarea, sin embargo existieron sacerdotes, religiosas y laicos que con su trabajo e impetu impulsaron a las comunidades.. Cabe destacar que la participación de los laicos en esta zona fue cada vez mayor en la coordinación de sus comunidades, esto las favoreció enormemente cuando no existia mucha participación del clero.

Una de las características que más distinguió a la zona, aparte de su trabajo realizado fue:

"Su solidaridad no sòlo cuantitativa sino tambièn cualitativamente en los movimientos populares. Con frecuencia la presencia y acompañamiento de las comunidades en algunas luchas reivindicativas sirviò para sostener y animar a los trabajadores en sus luchas." (15)

De igual manera, apoyò y coordinò el trabajo pastoral de las Comunidades de Base que apenas se iniciaban en el estado de Guerrero.e impulsò un trabajo de base en algunas comunidades campesinas, colonias populares y dentro del mismo clero que aseguraba su continuidad y consolidación de las CEB en la región.

Fue Cuernavaca sin duda la región que promovió local y nacionalmente el impulso y desarrollo de las CEB, su ejemplo de coordinación y trabajo fue singular sobre todo en las àreas pastoral y social.

Fueron casi dos dècadas y media de trabajo importante llevado a cabo en la diòcesis bajo la batuta de Monseñor Sergio Mèndez Arceo, quien es retirado por sus superiores de la diòcesis en 1983, con la salida del obispo, la CEB de Cuernavaca sufriò un revès; y a partir de entonces el trabajo de la CEB empezò a decaer.

La salida de Mèndez Arceo fue muy cuestionable en este tiempo, las protestas no se dejaron esperar; sin embargo, a pesar de ellas y de la tristeza de todo el pueblo, no se logrò nada, la desición ya estaba tomada por la jerarquía eclesial y además apoyados por el mismo Papa.

El caso de Monseñor Mèndez Arceo fue otro ejemplo màs del ataque del clero oficial hacia las Comunidades Eclesiales de Base y la Teologia de la liberación en Mèxico.

## \*ZONA REGIONAL DEL BAJIO.

Esta región comprendió el Estado de Guanajuato y fue una de las regiones donde las CEB realizó sus primeros Encuentros Nacionales. En estas comunidades se desarrolló principalmente un trabajo pastoral y de promoción campesina.

Estamos hablando del año 1972 a cinco años de la creación de las primeras CEB. Un aspecto importante de la región fue el surgimiento de las CEB en las zonas campesinas y algunos barrios populares impulsadas por el P: Rogelio Segundo en coordinación con equipos de laicos y religiosas principalmente

"En esta región las comunidades aprendieron a sistematizar la información de la prensa local para desde ahi partir a la reflexión de la Palabra de Dios." (16)

Esta reflexión fue fruto de las reuniones semanales que cada grupo realizaba; en ellas se leia la prensa, escogian una noticia importante para todos, analizaban la información que de ella se daba, la discutian y posteriormente se planeaba (si estaba en sus posibilidades) la acción a realizar.

Es importante observar còmo la gente va apropiàndose de una tècnica para sistematizar su información (reflexión-acción) y por otra parte saber iluminar los acontecimientos econômicos-políticos-sociales con la Palabra de Dios. Asì, las alternativas que se planteaban ante determinado problema fue discutido ampliamente en la comunidad y se diò una respuesta de acuerdo a sus posibilidades.

comunitarias para ayudar a estas comunidades indigenas. También elaboraron documentos eclesiales que dejaron ver claramente la linea teològica liberal que siguieron. Entre los documentos màs importantes podemos señalar:

"Mensaje episcopal de Navidad, Comunicado episcopal sobre los refugiados guatemaltecos en Chiapas y

Vivir cristianamente el compromiso político" Este último es uno de los documentos más claros y avanzados
no sólo teológica sino también políticamente." (18)

Lo importante no sòlo estuvo en los documentos que emitieron los obispos, sino en que sus planteamientos se encontraron respaldados por su acompañamiento y solidaridad con la Iglesia de los Pobres.

Otro de los aspectos relevantes de esta región fue el impulso que se le otorgó en primer lugar el trabajo a nivel diocesano y de ahi parte a todas las CEB de la región..

"Hasta 1980 la región del Pacífico Sur abarcaba ocho diòcesis. Si bien no todas siguieron el mismo proceso, si hubo diferentes experiencias que buscaron compartir y asumir juntos los desafios y compromisos que planteaba construir este nuevo modelo de iglesia: las CEB." (19)

Por eso no es nada extraño darnos cuenta de las campañas de difamación, que hicieron los medios de comunicación a nivel local y nacional en contra de los obispos más identificados con la Iglesia de los Pobres, o sea la Teología de la liberación.

Pasaron de las campañas de difamación a las amenazas de muerte como fue el caso de Mons. Arturo Lona, obispo de Tehuantepec. A pesar de estas y otras amenazas, sanciones, y críticas, continuó el trabajo de las CEB.

Esta ha sido una de las regiones en donde hasta la fecha las CEB y la Teologia de la Liberación siguen en pie de lucha caminando al lado de los más desprotegidos de la sociedad

#### \*ZONA REGIONAL DE XALAPA

En la región de Xalapa, Veracruz, las CEB se inician aproximadamente en el año de 1974. Otras ciudades que pertenecieron a la región y que también realizaron un trabajo importante en la década de los setenta fueron Orizaba, Nogales y Río Blanco.

Una de las principales características de esta región fue la participación de la mujer en los movimientos populares que las CEB apoyaron. Un ejemplo de ello fue la lucha que entablaron los

obreros de Rio Blanco contra el dirigente del sindicato de la CROC, quien cometia arbitrariedades y abusos a los trabajadores, cansados los obreros de esta situación, iniciaron una campaña a nivel pueblo en contra del lider sindical. Para apoyar el movimiento se organizó una manifestación en donde el apoyo de las mujeres fue fundamental; cabe destacar que la mayoria de estas mujeres pertenecian a las Comunidades Eclesiales de Base:

"La decisión y coraje que mostraron las mujeres en la manifestación de 1981-donde se calcula que participaron más de diez mil- levantó los ànimos de los obreros y el pueblo perdió el miedo a su cacique, que logró expulsarlo del pueblo." (20)

Uno de los elementos que ayudò a darles conciencia y unidad al pueblo fue la labor de las Comunidades de Base, realizada por varios años en los estudios y reflexiones de los grupos. Despuès de los acontecimientos nadie negò la influencia de èstas en la lucha de los obreros quienes:
"...unidos y organizados contaron siempre con la solidaridad y el acompañamiento de las CEB, porque èstas

#### \*ZONA REGIONAL DE OCCIDENTE

descubrieron que era una lucha justa" (21)

Aquì las CEB comenzaron a desarrollarse en algunas colonias populares asì como en las zonas rurales de Jalisco, Colima y Nayarit.

En el Occidente al igual que en otras regiones, el proceso de formación de las CEB fue semejante: Se empezò a reunir un grupo pequeño de mujeres principalmente, luego el grupo iria creciendo hasta formar una agrupación homogènea (mujeres, hombres, jòvenes y hasta niños) que gracias a la coordinación de un animador se reunian una vez por semana, el objetivo de las mismas fue exponer en común su vida y reflexión, examinar la realidad, iluminarla con la palabra de Dios, y buscar afanosamente una mejor sociedad.

Las CEB tuvieron un papel muy importante en esta región, debido entre otras cosas a que no existian organizaciones independientes de tipo social en la cual la gente encontrarà un apoyo para la expresión de sus demandas inmediatas, fue así que ante el vacio de organizaciones, las CEB observaron la necesidad de impulsar una organización de colonos para atender y defender las necesidades de los colonos populares. Así nace el Movimiento Popular Independiente (MPI) integrado por miembros de las CEB y colonos.

"En 1981 ven importante apoyar los intentos de coordinación nacional que se estaban gestando en el movimiento urbano-popular, y firman la convocatoria para realizar el Segundo Encuentro Nacional de Movimientos Populares. Este encuentro se celebró en Durango en abril de 1981. Aqui se constituye la Coordinadora Nacional del Movimiento -Urbano Popular (CONAMUP). De esta manera el MPI queda como miembro de la CONAMUP" (22)

#### \*ZONA REGIONAL NORESTE

Esta fue una de las regiones que mayormente participò en las CEB desde los inicios de las mismas. Al principio habían estado en otros movimientos de corte más clerical hasta que algunos ven la necesidad de que sean los laicos, los animadores y coordinadores quienes asuman el reto de organizarse en sus propias comunidades. Así se dieron la tarea de impulsar el movimiento de 'Iglesia Solidaria'. El trabajo de esta iglesia de los pobres se llevaba a cabo bàsicamente en colonias populares y pueblos de la región. Esta iglesia a pesar de no profesar la Teología de la Liberación, ni tener un contacto aún con las CEB; ya habían asumido la tarea de construir un nuevo modelo de iglesia.

Al llegar las CEB a la región todas estas circunstancias las favorecieron, pues el terreno ya estaba preparado y la gente que participó en las CEB conocía el trabajo en equipo desde una perspectiva eclesial.

Aùn asì las CEB se tuvieron que enfrentar a varios retos, por ejemplo las largas distancias geogràficas entre vecinos impidieron desarrollar favorablemente las comunidades, el poco interès y apoyo que recibiò las CEB de los obispos y la existencia de un clero muy conservador que obstaculizaba y atacaba el trabajo de las comunidades.

"A pesar de las dificultades y obstàculos que tuvieron las CEB para su desarrollo, èsta fue una de las regiones que tuvò una intensa acciòn pastoral principalmente en el plano de la defensa de los Derechos Humanos y el apoyo dado a las luchas populares, solidarizàndose asì con el pueblo oprimido." (23)

#### \*ZONA REGIONAL DEL D.F...Y ZONA METROPOLITANA.

Las Comunidades Eclesiales de Base en el Distrito Federal y su zona conurbada conocida como Zona Metropolitana se desarrollaron bàsicamente en colonias y barrios populares no sòlo del D:F:, sino también en el Estado de Mèxico.

Las primeras Comunidades de Base se iniciaron en los años setenta en las colonias de Ajusco, Guerrero y Nezahualcòvotl principalmente.

Con el paso del tiempo las CEB en esta región fueron aumentando paulatinamente tanto en el D.F. como en el àrea Metropolitana, pues a principios de los años ochenta existian CEB en treinta colonias, cada una de ellas en distintas etapas de crecimiento. En algunas colonias las comunidades se encontraban en una etapa de iniciación y crecimiento; en otras las CEB estaban en una etapa intermedia y en otras colonias las CEB eran completamente maduras con una organización bien estructurada, con un trabajo bien definido buscando ya, la solución a los problemas de sus propios barrios o colonias tales como: seguridad pública, la basura, malos servicios, carestia, desempleo, servicio de transporte, falta de escuelas, alcoholismo, drogadicción, entre otros. Como respuesta a estos problemas los miembros de la CEB los reflexionaban, se organizaban y empezaban a trabajar creando:

Cajas de ahorro popular

Cooperativas

Compras en común

Bazares

Cursos de nutrición (soya, Amaranto)

Cursos de primeros auxilios

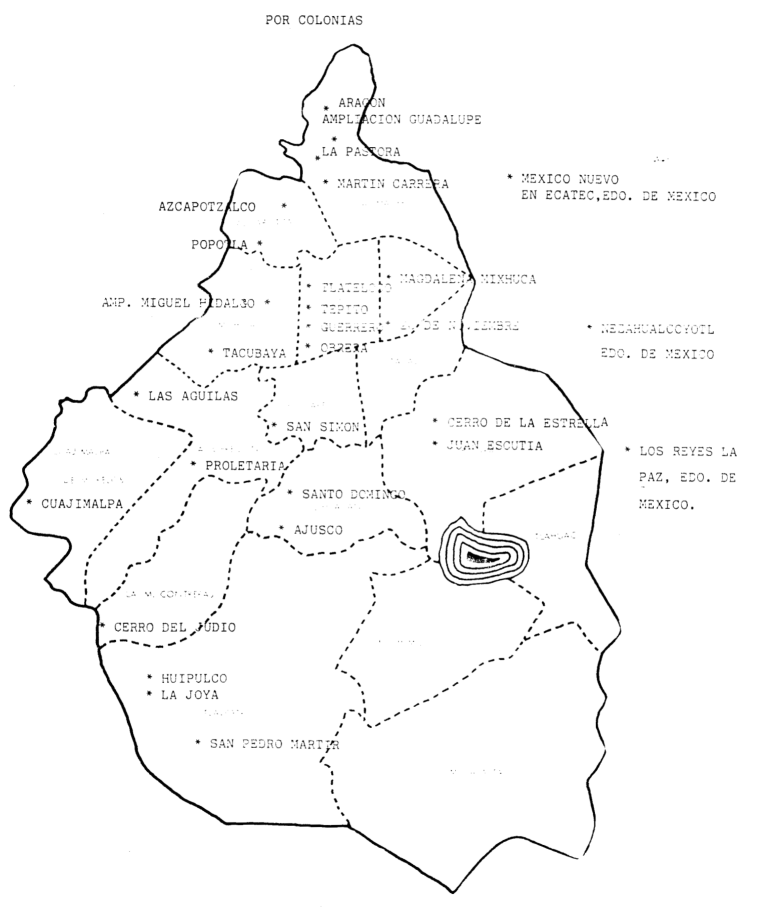
Venta de despensas a precios mòdicos, etc.

Con estas alternativas se buscò entre otras cosas ayudar a la economía familiar.

En el aspecto social la comunidad organizaba comisiones para trabajar por ejemplo: limpiando la basura de la colonia, sembrando arboles, pintando paredes, o para ofrecer plàticas ya sea a los alcohòlicos o drogadictos de la colonia, etc. Estas son algunas de las muchas actividades que realizaban las Comunidades Eclesiales de Base en su colonia o barrio

A continuación presentamos el nombre de las colonias en donde existieron CEB y así como la Delegación Política a la que pertenecieron.

- \* Ajusco (Deleg. Coyoacàn)
- \* Aragòn (Deleg. Gustavo A. Madero)
- \* Ampliaciòn Guadalupe (Delg. Gustavo A. Madero)
- \* Ampliación los Reyes la Paz, Edo. de Mèxico
- \* Ampliaciòn Miguel Hidalgo (Deleg. Miguel Hidalgo)



- \* Azcapotzalco (Deleg. Azcapotzalco)
- \* San Simòn (Deleg Benito Juàrez).
- \* Cerro de la Estrella (Deleg Iztapalapa)
- \* Cerro del judio (Deleg. Magdalena Contreras)
- \* Cuajimalpa (Deleg. Cuajimalpa)
- \* Guerrero (Deleg. Cuauthemoc)
- \* Huipulco (Deleg. Tlalpan)
- \* Juan Escutia (Deleg. Iztapalapa)
- \* La Joya (Deleg. Tlalpan)
- \* La Pastora (Deleg. Gustavo A. Madero)
- \* Las Aguilas (Deleg. Alvàro Obregòn)
- \* Magdalena Mixhuca (Deleg. Venustiano Carranza)
- \* Martin Carrera (Deleg. Gustavo A. Madero)
- \* Mèxico Nuevo (Ecatepec, Edo de Mèxico)
- \* Nezahualcòyotl (Edo. de Mèxico)
- \* Obrera (Deleg. Cuauthemoc)
- \* Popotla (Deleg. Azcapotzalco)
- \* Proletaria (Deleg. Alvaro Obregòn)
- \* San Pedro Màrtir (Deleg.Tlalpan)
- \* Santo Domingo (Deleg. Coyoacàn)
- \* Tacubaya (Miguel Hidalgo)
- \* Tepito (Deleg. Cuauthemoc)
- \* Tlatelolco (Deleg.Cuauthemoc)
- \* 20 de Noviembre (Deleg. Venustiano Carranza)

Como podemos observar, las CEB existieron en colonias y barrios populares; èste fue el panorama geogràfico general de las comunidades hasta 1985.

En un principio la organización de las CEB fue de una manera aislada; es decir, sólo se trabajaba al interior de la colonia, pero conforme iba creciendo el número de comunidades, se tuvo la necesidad

de tener una mayor coordinación y organización de las mismas, de unificar esfuerzos, experiencias, vivencias, estrategias e ideas. Fue así que a instancias del sacerdote Arnaldo Zenteno se creó una Coordinadora Regional para el D:F. y àrea Metropolitana, a partir de su establecimiento, se acordó reunirse mensualmente con representantes de todas las CEB de la zona.

En las reuniones las colonias se conocian a travès de sus representantes en la Regional, quienes informaban de sus experiencias, invitaban a sus actividades e intercambiaban información. Aqui también se preparaba la participación de los Encuentros Nacionales de CEB, se planearon y prepararon retiros, encuentros, talleres, conferencias, convivencias, etc.

Para las reuniones mensuales se llevaban a cabo en la Parroquia de Nuestra Señora de los Angeles, en la colonia Guerrero. En tèrminos generales la Coordinadora Regional fuè muy importante ya que a travès de ella se impulsò y coordinò el trabajo de todas las comunidades de la zona.

Estas fueron las Zonas Regionales más importantes de México hasta el año de 1985, como lo explicamos anteriormente; estas no fueron Zonas definitivas pues conforme iba creciendo el número de CEB's se fueron modificando las Zonas Regionales.

Otro aspecto fundamental de la historia de las Comunidades Eclesiales de Base han sido sus Encuentros Nacionales que llevaron a cabo a partir de 1972, històricamente se entienden tres los momentos màs significativos de dichos encuentros:

El primer momento abarco el perìodo de 1972 a 1978, en este perìodo se llegaron a determinar las siguentes caracteristicas: se definiò y reconociò el surgimiento de las CEB como *iglesia de los pobres*, se definieron y estructuraron las Zonas Regionales de las CEB; se asumiò la Teologia de la Liberación como doctrina liberadora y se puso en pràctica el anàlisis social para comprender la realidad social de los mexicanos.

El segundo momento estuvo marcado por la III Conferencia General del Episcopado Latinoamericano, realizada en Puebla (1979) y el IX Encuentro Nacional de las CEB, realizado en Nogales, Ver. (1980).Lo más significativo del presente momento fue el encuentro de Puebla en el cual se analizaron con profundidad los Documentos de Medellín y se aplicaron en todas las Comunidades de Base, este fue un paso importante de las CEB.

El tercer y último momento comprendió de 1981-1983, en estos dos años las CEB iniciaron una

relación directa con las diversas organizaciones populares, a raiz del X Encuentro Nacional de CEB en Tehuantepec, Oaxaca.

Sin embargo, es necesario señalar la importancia de todos los Encuentros Nacionales de las CEB que se llevaron a cabo como momentos significativos para el intercambio de experiencias y reflexión del proceso vivido, esto nos permitirà conocer un poco màs el proceso històrico de las CEB en nuestro país, los historiadores de la Teología de la Liberación han dividido los Encuentros Nacionales en ocho etapas a partir de 1972, año en que se realizaron las CEB sus primeros Encuentros a nivel país. Un aspecto importante de los Encuentros que hay que señalar es que:

"Este caminar de los Encuentros Nacionales, no ha sido un caminar programado teòricamente o abstractamente. El caminar y sus etapas han querido ir respondiendo a las necesidades y retos que se van detectando a partir de la vida de las comunidades a nivel local y regional y a partir de las coyunturas eclesiales y nacionales." (24)

Así lo han expresado las mismas comunidades al reconocer que:

"Al ir caminando, en medio de tropiezos, fuimos descubriendo que algo muy importante es que nos reuniéramos, nos encontráramos varias veces al año para compartir nuestras experiencias, fortalecernos en la fe y compromiso, celebrar nuestra fe, alegrarnos juntos y reflexionar juntos en lo que íbamos viviendo y en el camino que nos quedaba por delante. Y de cada Encuentro hemos sacado ánimo, luz y fortaleza para seguir caminando juntos. (25)

A continuación haremos un recorrido histórico por etapas de los Encuentros Nacionales.

PRIMERA ETAPA:La primer experiencia de las CEB a nivel nacional en 1972 estuvo marcada por tres Encuentros Nacionales:

- 1: En Mèxico, D:F:, junio de 1972.
- 2: En Celaya, Guanajuato, agosto de 1972
- 3: En San Bàrtolo, Guanajuato, septiembre de 1972

Estos encuentros fueron más de conocimiento mutuo y de información general, que de planeación y acciones, podriamos decir que en esta primera etapa:

"La conciencia es ingenua e idealista, el anàlisis de la realidad casi se reduce a un simple inventario de programas. La reflexión teológica es la del Concilio Ecuménico Vaticano II, Por medio de la reflexión biblica se busca un cambio personal de actitudes. La organización es vertical, con muy escasa participación de la base, se empiezan a estudiar algunas técnicas de organización." (26)

Despuès de los encuentros se acordaron reuniones, cursos para seglares, visitas a otras experiencias para aprender a trabajar y acciones de ayuda mutua, principalmente entre los sacerdotes y religiosas, se dan entre los laicos los primeros nombramientos de responsables de los grupos.

Esta etapa se viò prolongada por tres Encuentros màs:

- 1: En Querètaro, enero de 1973.
- 2: En Nueva Italia, febrero de 1973
- 3: En Uruapan, mayo de 1973.

A partir de estos Encuentros los miembros de las CEB observaron la necesidad y urgencia de conocer la realidad social del país. Sin embargo, la visión de esta continua siendo descriptiva. Desde el punto de vista teológico se profundiza en la presencia y acción de la iglesia en el mundo como fermento y se habla de la necesidad de la oración personal y comunitaria para ser dignos de la presencia de Dios.

"Las luchas son el anàlisis de las experiencias por ello surge la ayuda a los enfermos y el surgimiento de las primeras cooperativas ( sobre todo de consumo y de comercialización). Desde el punto de vista organizativo se elige un equipo coordinador a nivel nacional." (27)

La conclusión más importante de esta primera etapa fue que se empieza claramente la exigencia de ir conociendo la realidad y de comprometerse para transformarla.

SEGUNDA ETAPA: En esta etapa se realizaron dos Encuentros Nacionales:

- 1: En Tepic, Junio de 1973
- 2: En Plan de Ayala, Septiembre de 1973

Exactamente un año despuès del primer Encuentro Nacional, las CEB volvieron a reunirse en el estado de Nayarit. Nuevamente expusieron sus experiencias región por región, en ellas se observo inmediatamente un avance progresivo en el anàlisis y acciones de casi todas las regiones presentes:

El mètodo de trabajo cambia, y se parte del planteamiento de las necesidades procurando analizar sus causas profundas por medio del anàlisis estructuralista. Las acciones empiezan a ser criticadas y evaluadas a la luz de este anàlisis. Se da un inicio de reflexión biblica liberadora y se afirma que la fe debe llevar a una critica de la realidad de opresión y a un compromiso por la liberación." (28)

En esta etapa no sòlo hubo un avance en el mètodo de acción de las CEB; sino que se diò una mayor

organización y comunicación a nivel local y nacional también.

TERCERA ETAPA: En esta etapa se distinguen dos momentos, uno que podriamos llamar de fe y compromiso político, y otro, de anàlisis històrico y Teología de la Liberación.

El primero està marcado por los Encuentros de:

1:Tepeaca, Puebla, enero de 1974

2: Estado de Mèxico, mayo de 1974.

Este primer momento fue de suma importancia para las CEB del país, pues en los dos Encuentros realizados se llevo a cabo por vez primera un profundo anàlisis de la realidad a nivel nacional.

"A nivel teològico se reflexiona sobre la fe en el sentido biblico, se estudia la relación de la fe con el compromiso político. Se discuten las actitudes antievangèlicas en lo social y político, la posición del cristiano ante la lucha de clases, ante el socialismo, el papel asignado a los laicos en la política, etc" (29).

A partir de estos Encuentros las luchas ya no son simples acciones de promoción, se empezó a hablar de política y del compromiso político en la linea de concientización y organización popular, y de la participación del pueblo en las decisiones que le afectaban.

Al mismo tiempo se procurò que las acciones reivindicativas y de simple promociòn, como las cooperativas, sirvieran de ejemplo para una mayor toma de conciencia y una mejor organización y participación del pueblo en general.

Otro aspecto importante que se diò a partir de los Encuentros mencionados fue una mayor colaboración de los seglares en la coordinación de los grupos de base, también a partir de estos, se comenzó a hacer la división por Regiones de CEB en el país.

El segundo momento de esta etapa està señalado por el Encuentro celebrado en Celaya, Guanajuato.en septiembre de 1974.

En este Encuentro también hubo un anàlisis de la realidad, pero ahora fue hecho en base al proceso que ha tenido el capitalismo en Mèxico en los últimos sexenios y el papel que la iglesia.ha tenido para sustentar el sistema.

En base a lo anterior, se realizò la reflexión teològica desde la opción por el oprimido y las clases explotadas, de igual forma se profundizò en la dimensión política de la fe y se analizaron las posiciones eclesiales que hasta ese momento se dieron en la iglesia: religiosidad popular, iglesia

progresista e iglesia comprometida en la justicia y la política.

"A la luz de la postura de Jesùs en la política y a la luz de los documentos "Justicia y Paz" de Medellin, se reflexionò sobre el compromiso político de los cristianos y las CEB.

Las luchas (que se iniciaron) son cooperativas, investigación de la realidad, trabajo con colonos, reorganización de la parroquia, lucha en los ejidos, etc." (30).

En el Encuentro se determinò màs claramente la división de las Zonas Regionales de mayor homogeneidad o cercanía geográfica, se hizo con el objeto de organizar y promocionar encuentros y cursos para promotores, pero sobre todo para tener una mayor comunicación entre las CEB de la región.

CUARTA ETAPA: Marcada por el Encuentro Nacional que tuvo lugar en Morelia, Michoacàn en mayo de 1975..

El objetivo de esta reunión fue captar el proceso vivido desde el primer Encuentro de CEB en junio de 1972, hacer una evaluación crítica, pero al mismo tiempo constructiva del tiempo transcurrido, para retomar e impulsar las acciones concretas y al mismo tiempo enmendar errores que han obstàculizado el avance de las Comunidades.

Se nota en este Encuentro una mayor toma de conciencia del significado de las CEB. y del objetivo anhelado.

En cuestión metodológica se insiste en partir de las necesidades del pueblo, en favorecer la participación del mismo pueblo y en establecer objetivos y metas claras que permitan y faciliten una evaluación constante. En cuanto al anàlisis de la realidad se percibe que se dan distintos niveles de conciencia. Teológicamente se procura habilitar a las comunidades para que respondan con mayor responsabilidad y eficacia a su vocación cristiana. Se evalúan todas las luchas y se plantea el realizar luchas que refuercen la toma de conciencia y organización del pueblo, lo cual a su vez implicó una nueva presencia y acción de la iglesia." (31)

QUINTA ETAPA: Se realizaron dos Encuentros Nacionales:

- 1: Taxco, Guerrero en.mayo de 1976
- 2: Progreso, Hidalgo. (pueblecito del Valle del Mezquital) en septiembre de 1977.

En el primer Encuentro se consolidò el movimiento de las CEB a nivel nacional, asimismo se establecieron los elementos en tres lineas fundamentales que por regla debian de manejar todos los

animadores de CEB: anàlisis de la realidad, reflexión de fe y mètodo de trabajo popular (acciones). Las acciones concretas de trabajo de este Encuentro fueron:

"Analizar la realidad escogiendo los hechos más significativos de cada una de las regiones, tales como: problemas de la tierra, injusticias en la comercialización, crisis política, luchas de los colonos, explotación del campesino, etc.

La organización sigue como en el Encuentro anterior, pero un elemento nuevo significativo es que se decidió que el P. Rogelio Segundo -pionero de las CEB en Mèxico- asistiera al Encuentro Nacional de CEB en Brasil, con el fin de retroalimentar el movimiento de Mèxico." (32)

El Encuentro de Progreso, Hgo. pràcticamente fue una continuación de Taxco, los temas tratados fueron los mismos, la novedad fue subrayar a la Biblia como revelación e inspiración històrica del pueblo en su marcha hacia la liberación, otro punto tratado en el Encuentro fue el esfuerzo de las CEB por superarar el dualismos entre fe y política..

Un aspecto importante de este Encuentro fue la convivencia con los indigenas y campesinos del Valle del Mezquital, ayudò a tomar màs conciencia de la iglesia de los pobres.

En el aspecto organizativo se conservò el Equipo Central y se indicaron las siete Zonas Regiones del país donde significativamente existian Comunidades Eclesiales de Base.

SEXTA ETAPA: En èsta etapa el Encuentro Nacional anual se realizò en la Ciudad de Mèxico de abril a mayo de 1978.

A tan sòlo un año de la realización de la III Conferencia del CELAM, este Encuentro fuè de suma importancia, bàsicamente se hizo la preparación de la actuación que tendria la Teologia de la Liberación en dicha Conferencia. La participación en este Encuentro fué particularmente numerosa, pues se encontraban representadas 23 diócesis y 18 diferentes Estados de la República.

El objetivo del Encuentro fue recordar e impulsar el proceso de las Comunidades de Base en la Coyuntura de la III Conferencia General del Episcopado Latinoamericano para tomar mayor conciencia del proceso de las CEB y poder ofrecer en la medida de lo posible un aporte en la Conferencia del CELAM.

"El método y la visión de la realidad siguen como es de costumbre, pero se analiza también la coyuntura de América Latina en 1968 (tiempo de Medellín, movimiento estudiantil en México) y 10 años después, en 1978. La producción teológica en este tiempo, se centró en la evangelización que fue el tema de la III

CELAM. Con ello se evaluò el documento para la III CELAM, considerando ademàs las diferentes características y procesos de una iglesia tradicional, una iglesia modernizante y una iglesia misionera: Vaticano II para todo el mundo, Medellin para Amèrica Latina." (33)

SEPTIMA ETAPA: En 1979 no se celebrò ningùn Encuentro Nacional, en su lugar se realizò un Encuentro con varios Obispos y teològos que estuvieron presentes en Puebla, aprovechando que algunos de ellos eran latinoamericanos.

Previo a la Conferencia hubo una gran actividad de preparación, de discusión y de reflexión para el gran encuentro en que todos ponían su atención.

En visperas de la Conferencia, Mèxico se viò lleno de Obispos, de teològos reconocidos, de sacerdotes, religiosas, laicos, periodistas que querian estar presentes en la Conferencia.

Despuès de Puebla se organizò en la colonia Ajusco un Encuentro de las CEB's con obispos y teològos. Hubo conferencias donde los mejores exponentes de la Teologia de la Liberación hablaron de viva voz y contaron sus experiencias. Arnaldo Zenteno escribió un balance del Encuentro:

"Nos reunimos 850 personas de 43 diòcesis de la Repùblica, nos acompañaron algunas personas de Centro y Sudamèrica y un grupo de chicanos. La gente que asistiò era como el 50% promotores de grupos cristianos populares; y el otro 50% se componia de sacerdotes, religiosas y laicos que trabajaban en estos grupos.

Los conferencistas y expositores en este encuentro fueron entre otros: Gustavo Gutièrrez, Ronaldo Muñoz, L:A: Gòmez de Souza, Cladovis Boff, Leonardo Boff, Frey Beto, Jhon Sobrino, Don Càndido Padin, dos sacerdotes salvadoreños, Monseñor Romero y otros tres obispos." (35)

Este encuentro fue muy fructifero pues se conoció el panorama general de la Teología de la Liberación y de las CEB a nivel Amèrica Latina. Como síntesis del balance del encuentro, Zenteno dice:

"creò que este encuentro nos ayudò a tomar mayor conciencia eclesial y mayor conciencia de nuestra tarea y compromiso en Amèrica Latina.

Este encuentro fue ciertamente una primera asimilación de puebla y una primera interpelación para ir traduciendo creativamente en hechos concretos el mensaje liberador de puebla." (36)

Todo este ambiente que se formò en torno a Puebla, sin duda revitalizò mucho a los procesos de CEB en nuestro pais y de manera especial a las CEB de la zona Metropolitana.

La sèptima etapa continuò en 1980 con el Encuentro realizado en Nogales Veracruz.

"El mètodo y la visión de la realidad fueron los mismos que de los Encuentros anteriores. La reflexión teológica fue los signos actuales de los tiempos de Amèrica Latina, en los retos y compromisos que plantea la fe de hoy en Mèxico" (37).

Las acciones concretas que se acordaron en esta reunión fueron: promover cómites de solidaridad con el Salvador, con los indígenas y campesinos de Tehuipango, así como el de mantener una comunicación más directa con las CEB's de Latinoamerica.

En esta reunión estuvieron presentes los obispos de Tehuantepec Mons. Arturo Lona, de Tabasco Mons. Rafael García y el obispo de Jalapa Mons. Sergio Obeso.

OCTAVA ETAPA:Este Encuentro anual fue realizado en Tehuantepec, Oax., del 6 al 10 de octubre de 1981.

El tema del encuentro fuè: Las comunidades y el proceso popular. Aquì se planteò la unidad en la pluralidad dentro del compromiso político que van teniendo las CEB en el proceso popular, y como eso va alimentando la esperanza cristiana de todos los que integran las CEB en Mèxico.

Dentro de los puntos más sobresalientes que se fijaron en este Encuentro fueron:

"El compromiso de seguir creando una conciencia crítica y activa para que, conservando la propia identidad, se apoye la lucha por la liberación; llevar a cabo un constante anàlisis de la realidad y del movimiento popular iluminándolo con el Evangelio." (38)

Asimismo los objetivos de trabajo que se acordaron fueron: ampliar las bases y procurar mayor participación en las comisiones; no prestar el membrete de CEB en el juego político de los partidos; hacer alianzas y participar con otras organizaciones en la lucha del pueblo, pero evitando ser manipulados; analizar en forma sistemática la participación de las CEB en el proceso popular y promover una espiritualidad cristiana liberadora.

Hasta aquí observamos que cada Encuentro fue un eslabón dentro del proceso total ya que por medio de ellos las CEB podían analizar lo vivido, el lugar que ocupaban dentro de la sociedad, asimismo el impacto que dentro de la misma lograban y lo más importante, trazar los nuevos retos que asumirian para su caminar en el tiempo.

En su breve recorrido de 1972 a 1983, se celebraron 11 Encuentros Nacionales, todos ellos muy importantes para la consolidación de las CEB. Estos Encuentros coincidieron en tres constantes:

"Avance del pueblo en el conocimiento y fidelidad a la palabra de Dios, El análisis de la realidad, hecho cada vez con mayor peso y recurso científico y La configuración progresiva y toma de conciencia de una iglesia que brota de los pobres" (39)

# 3.5 Organización, planeación y acción de las CEB.

Hablar de la organización, planeación y acción de las CEB, es un poco complejo; ya que cada CEB lleva un trabajo interno que lo desarrollan de acuerdo a sus propias necesidades. Esto es fácil de entender, tomando en cuenta que en cada comunidad los problemas son distintos. Es por eso que no se puede hablar de una organización, planeación y acción de manera uniforme para todas las CEB en México. Sin embargo, sì podemos deducir que siguen un método (Ver-Juzgar-Actuar) para el análisis de los problemas que tratan.

Un primer paso de este método; fueron las reuniones que celebraban los miembros de las CEB, generalmente se llevaban a cabo una vez a la semana, de preferencia y por comodidad de algunos las reuniones eran los viernes por la noche.

En estas reuniones se exponian individualmente los problemas a los que se enfrentaron en el transcurso de la semana, estos eran por lo regular familiares o económicos. Aquí cada miembro participa a los restantes de dichos problemas y en conjunto buscan cuál es el común denominador de lo expuesto. A este primer momento se le denomina Ver, aquí ya se reconoció que existe un problema; esto conduce hasta un segundo momento que es el de Juzgar, aquí se reflexiona comunitariamente y se pasa al tercer momento que es el de Actuar, a partir de aquí se planea y se organiza de forma concreta como se solucionaran los problemas que afectaban a toda la comunidad. Una de las características fundamentales de las Comunidades Eclesiales de Base es que en cada una de ellas se realizaban dos tipos de trabajo concretos; estos son, el trabajo pastoral y el trabajo social, y para que ambos se puedieran llevar a cabo se necesitaba contar con una buena organización y planeación interna de las actividades a realizar; para ello se formaron diferentes equipos de trabajo para cada área.

Paulatinamente se va estructurando esta organización participativa que dependerà fundamentalmente de las necesidades de cada colonia en donde exista una CEB; es decir, los miembros de las comunidades como ya lo mencionamos son gente de una misma colonia, con

intereses, necesidades y problemas similares que afectaban a todos, en base a ello se iniciaba la planeación del trabajo a realizar.

Generalmente los problemas más comunes a los que se enfrentaban día a día son los entorno a la econômia, a la inseguridad pública, el desempleo, falta de servicios en sus colonias, etc.

Para hacerles frente a estos problemas se organizaban y realizaban acciones sociales concretas tales como: cooperativas, cajas de ahorro, compras en común, dispensarios médicos, cocinas económicas, cursos de nutrición, etc.

En el aspecto pastoral también se formaron diferentes grupos que llevaban a cabo actividades propias de la iglesia encaminadas a la reflexión bíblica, tenemos entonces:

"Desde las visitas casa por casa hasta una catequesis prosacramental, visita a enfermos o encarcelados, asilos, casas cuna, hospitales, etc., llevando un poco de ayuda o simplemente una sonrisa y la Biblia en la mano para leerselas un poco y juntos reflexionar la Palabra de Dios. Los grupos encargados de realizar dichas tareas generalmente son los grupos de jóvenes, de señoras, de matrimonios, de niños, de adultos, de catequistas, etc." (40)

# Todos estos servicios al pueblo

"van brotando en las comunidades como una exigencia de su fé en el Señor de la vida, y por eso todos tienen en común que son acciones que buscan aliviar, en lo posible, la opresión que sufren los pobres.

En esta línea diversas colonias llegaron a expresar que es en estas obras concretas donde siente que su fé está viva, donde sienten que realmente están viviendo su ser de iglesia." (41)

Todo este trabajo de toma de conciencia se diò en la vida misma de las comunidades a través de los temas de las reuniones semanales, las cuales a veces se complementaban con círculos de estudio en los que se analizaba la realidad de la colonia en sus aspectos económico, político, ideológico, religioso, etc. Sin embargo, esto no es suficiente, ya que el trabajo de concientización de las comunidades obviamente no se realiza solamente a base de estudios, sino que además se fue dando principalmente por la reflexión sobre las acciones que se fueron realizando día a día.

# 3.5 OBJETIVOS DE LAS CEB

Las CEB tenían bien delineados los objetivos para las cuales fueron creadas; sin embargo, para ellas el más importante fue: la opción preferencial por los pobres, esta frase es muy importante para la

nueva iglesia; ya que en ella se encuentraba resumido todo el compromiso que adquiriò la Teología de la Liberación y las CEB en el momento de ser creadas.

Es decir, la iglesia renovada al fijarse en los más desprotegidos, quiere les ofreciò una alternativa de lucha para superar su condición de desigualdad e injusticia social y económica principalmente; siguendo los postulados de la Teología de la Liberación y llevándolos a la práctica a través de las Comunidades Eclesiales de Base. Ambos luchaban por la creación de una sociedad más justa, igualitaria y comunitaria.

Así desde un principio supieron cual era la tarea que tenían que desempeñar, no obstante sus objetivos los volvieron a reiterar en el Primer Encuentro Regional al declarar lo siguiente:

"Queremos constituir una iglesia llevada por la gente sencilla, plena de religiosidad popular, inspirada en la Palabra de Dios, abierta a los acontecimientos, creativa, misionera, infatigable, con participación comprometida de laicos, en la que aprendamos unos de otros, vivirla en comunidad y no sólo en el templo."

(42)

En otro documento se especificaron de igual manera el Objetivo específico de las CEB.

"Quieren ser fuerza para lograr una iglesia que sea fermento de un hombre y una sociedad nuevos, que anuncien ya el reino de Dios en un proceso dinámico de cambio liberador mediante la toma de conciencia de la realidad, la reflexión de la fe y la acción organizada en compromiso con el pueblo" (43)

Podemos concluir entonces, que las CEB estuvieron comprometidas con el cambio social, inspiradas en la reflexión de la Palabra de Dios y en el análisis de la realidad, con el objetivo de transformar la realidad para los más pobres Su compromiso es difícil; sin embargo ya dieron el primer paso.

# 3.6 OBSTACULOS AL DESARROLLO DE LAS CEB.

Podemos detectar tres tipos de obstáculos en el desarrollo y consolidación de las CEB, el más común y tal vez el más peligrosode todos ellos se da desde la misma iglesia tradicional que no està dispuesta a aceptar ningún tipo de cambio que le afecte a sus intereses, es por eso que ha luchado abiertamente contra la Teología de la Liberación (acusándola principalmente de comunista) y más aún contra las iglesias y sacerdotes que la profesan. El caso más sonado de la década de los setenta fue el de Monseñor Sergio Méndez Arceo, Obispo de Cuernavaca, el trabajo realizado por este sacerdote en su

diócesis fue muy importante ya que tuvo una enorme influencia a nivel nacional para la creación de nuevas CEB y a través de ellas impulsar y aplicar los preceptos de la Teología de la Liberación.

Su actitud de teòlogo de la liberación fue fuertemente criticada por el poder político y sobre todo por la propia jerarquia mexicana, quien condenó sus acciones realizadas y en un comunicado directo al Papa se le acusó de que su:

"relación con el comunismo no queda sólo en el plano de las ideas, sino que desciende al campo práctico de las mismas acciones." (44)

En el mismo documento se le acusaba también de su relación e influencia que tenia sobre algunos sacerdotes:

"es evidente cómo aquéllos eclesiásticos "comprometidos" con la corriente progresista, le siguen más que a su propio obispo." (45)

Finalmente, ante tantas presiones y ataques Monseñor Méndez Arceo fue destituído de su puesto en 1983, después de 31 años de servicio pastoral en Cuernavaca y en su lugar fue destinado Don Juan Jesús Posadas Ocampo como el octavo obispo de Cuernavaca.

En otro punto del mismo documento, se observa claramente el concepto que la iglesia tradicional tenía de la Teología de la Liberación al declarar que:

"En México como en otras partes ante el escándalo de muchos, esta corriente que corroe la paz y estabilidad, que sovoca los principios de autoridad civil y religiosa; que siembra la discordia entre los mexicanos y rompe la unidad de las familias cristianas que introduce una guerra en las órdenes y congregaciones religiosas y distorsiona la enseñanza del Concilio; que trata de provocar un enfrentamiento entre la iglesia y el estado para beneficio del comunismo, debe ser condenada y frenada por el bien de la propia iglesia..." (46)

Esto y más hizo la iglesia tradicional por minar el desarrollo de la Teología de la Liberación quien ante tales circunstancias, su caminar fue más lento y difícil.

La Teología de la Liberación y las CEB también se defendían y declaraban que:

"Hasta el momento la iglesia jerárquica salvo algunos casos particulares no ha dado muestras de un compromiso total con el evangelio." (47)

Por lo mismo se justificaba el nacimiento de una nueva proposición teológica al servicio del pueblo. Otro de los obstáculos importantes al desarrollo de las CEB y la Teología de la Liberación, fueron los constantes cambios de lugares que hizò la jerarquía a los sacerdotes claves. Expliquèmoslo, en la mayoría de las comunidades uno o varios sacerdotes iniciaron y apoyaron el trabajo de las CEB, y

estos llegaron a ser piezas fundamentales para el desarrollo de las mismas, tal y como sucedió en Cuernavaca Morelos, con el padre Sergio Méndez Arceo, cuando se daba este caso, la jerarquía mexicana quitaba al sacerdote de la CEB que habia fundado y lo mandaba a otra iglesia, esta situación afectaba gravemente el trabajo de la comunidad porque se tenía la idea de que sin sacerdote las comunidades no eran parte legitima de la iglesia y dificultaba el acercamiento de la gente; aunado a esta situación, generalmente llegaban a las comunidades sacerdotes que no profesaban las ideas de cambio y ayuda mutua, esto propiciaba conflictos entre la iglesia y los equipos de trabajo de la CEB. Toda esta problemática generaba que la gente se fuera desanimando y dejando de participar en sus respectivas áreas de trabajo. En muchas ocasiones este fue uno de los motivos principales que limitaron el avance de las CEB.

Otro de los obstáculos se dió en las propias colonias ya que se observaba en la gente: apatía, miedo al compromiso, falta de interés ante los problemas sociales, ante la unión y organización

Aunado a esto, otro de los factores que más limitan el desarrollo de las CEB ha sido el choque que las comunidades han tenido que enfrentar con los grupos de poder.

Por regla general, las experiencias de CEB existieron en sitios donde los obispos, los sacerdotes y las religiosas apoyan la creación de tales comunidades.

En donde no existiò un apoyo sacerdotal dificilmente se creaban CEB y el proceso frecuentemente se queda trabado.

Sin embargo, a pesar de todas las dificultades, no se puede negar que en la dècada de los setenta "En México se estaba en un punto crucial de su historia y la iglesia mexicana jugaba un papel definitivo en el proceso de la liberación." (48)

Así lo expresaban los teològos de la liberación, quienes tenían la leve esperanza de que finalmente la iglesia mexicana aceptara esta nueva corriente teológica; sin embargo, el tiempo demostró lo contrario, pues a finales de la década de los ochenta hubo un decrecimiento notable de CEB, siendo la causa principal las acciones realizadas por la iglesia tradicional en contra de la Teología de la Liberación.

A pesar de todo, las CEB reconocen que su camino no está libre de dificultades, riesgos y errores; sin embargo, continuan hasta el presente con espíritu de lucha, tratando de superarlo todo.

#### 3.7 AVANCES DE LAS CEB.

Como ya habiamos mencionado, el camino que las CEB recorrieron hasta los años ochenta no fue tan profundo como sucedió en el Brasil y Centroamérica principalmente; sin embargo sì tuvieron algunos avances significativos sobre todo a nivel social, bien es cierto que sus logros sólo fueron a nivel local, ya que no se llegó a concretar ningún proceso de maduración y organización a nivel nacional, como fue por ejemplo en el país de El Salvador. Sin embargo, el trabajo local de cada comunidad logró realizar algunos de sus objetivos.

Dentro de las luchas locales más significativas que realizaron fueron entre otras: lograr servicios de: alumbrado público, agua potable, arreglo de calles, luchas contra centros de vicio, contra autoridades prepotentes, por el pago de tenencia de la tierra más justo, la creación de mercados populares para vender sus productos sin intermediarios, escuelas, centros de salud, casetas de vigilancia, entre otros.

Las CEB también apoyaron algunas luchas populares de carácter político; tales como, huelgas de obreros, marchas, difusión de volantes, asímismo ofrecieron apoyo a diferentes sindicatos para lograr sus consignas, de igual manera ofrecieron apoyo y ayuda a estudiantes, maestros, costureras, campesinos, colonos, etc. En este plano es importante destacar que las CEB sólo se concretan a apoyar estos movimientos populares como parte de su acción social; ya que no pertenecían, ni limitaron con ningún partido político.

Finalmente lo que se pretendió con estas luchas fue un cambio de vida, así como la defensa de los derechos de todos; que cada uno se sienta más persona concientizándose y organizándose más en la práctica del servicio de la comunidad, y juntos lograr condiciones mejores de vida.

Estas prácticas nacieron de la fé, como una expresión viva, constituyeron el distintivo de las CEB, y aunque su caminar fue lento y procesual, marcado siempre por dificultades

y obstáculos, Las CEB representaron en su tiempo una pequeña esperanza de mejorar las condiciones de nuestra vida.

La etapa de nuestro estudio que vivieron las CEB en México fue de crecimiento y consolidación en algunas regiones; en otras se inició un trabajo posterior, y en otras hubo y hay actualmente todo

un programa, equipo pastoral y condiciones para impulsar y desarrollar las CEB.

Històricamente es la primera vez que sectores de la iglesia propugnan por cambios estructurales que ayuden a mejorar las condiciones de vida de todo un continente, pues la historia siempre nos ha revelado una iglesia pasiva y legitimizadora de los sistemas políticos y econòmicos; por eso cuando surgió la Teología de la liberación causó un gran revuelo a nivel continente y se vió también por vez primera cómo una corriente eclesial denuncia los gobiernos injustos e incita a los pueblos latinoamericanos y a todos los pobres del mundo a luchar con todo por adquirir igualdad, respeto, vida digna, justicia, paz, entre otros.

Mi opiniòn personal es que la Teologia de la Liberación sì representaba una opción de lucha viable en contra del sistema opresor, pero como era de esperarse, el poder político y la jerarquia eclesial hicieron todo lo posible por desprestigiarla y quitarla del camino, ya que en su momento sì representò un obtàculo importante a sus intereses.

No nos atrevemos a argumentar que la Teologia de la liberación ha sido desmantelada por completo, pues en algunos países del continente se sigue trabajando en las Comunidades de Base, esto nos hace tener una pequeña esperanza de su resurgimiento para el bien de todos los millones de seres que vivimos en la pobreza.

#### ANEXO 1

# EXPERIENCIAS VIVAS.

COMUNIDAD ECLESIAL DE BASE: IGLESIA DE SAN JUAN DE LOS LAGOS

COLONIA: AMPLIACION LOS REYES LA PAZ, EDO. DE MEXICO.

Hablar de la Comunidad Eclesial de Base de los Reyes, me es familiar, pues mi participación en ella por medio del grupo de jòvenes fue una experiencia inolvidable, sobre todo porque ha partir de mi incorporación en la comunidad sufrì una serie de cambios que me ayudaron a transformar mi forma de pensar, de actuar, de ver las cosas; pero sobre todo de vivir la fe en otra dimensión totalmente desconocida para mi.

A la vez que conocì personas muy importantes en el ambiente eclesial, importantes en el aspecto espiritual e intelectual; tambièn el participar en las CEB me facilitò el acercamiento a la gente de mi colonia, conocernos y luchar juntos por los problemas que afectaban nuestro habitat; como por ejemplo: la drogadicción en los jòvenes, el alcoholismo en los adultos, la basura, el analfabetismo, la desnutrición, entre muchos otros problemas.

Otra experiencia muy rica fuè el haber conocido a diferentes comunidades indigenas y en especial a los jòvenes de Veracruz, Tabasco, Michoacàn y Puebla, por lo regular saliamos en la època de Semana Santa y Navidad; el objetivo de èstos viajes era intercambiar experiencias con los jòvenes de las comunidades visitadas. Estas fueron sòlo algunas de las vivencias, pues realizamos como grupo de jòvenes una infinidad de actividades tanto pastorales, como sociales, pero màs adelante hablaremos de ellas.

Sin duda mi participación en las CEB fuè el principal motivo que me llevò a trabajar èste tema y por consecuencia hablar de la CEB a la que pertenecì en su momento.

Señalando la situación geogràfica de La Ampliación los Reyes La Paz, èsta pertenece al municipio de Los Reyes La Paz, Edo de Mèx., la Paz nombre del municipio no tiene un significado especial, al parecer el nombre se le otorgó por los habitantes debido a la quietud y tranquilidad que hasta la

dècada de los sesenta reinaba en ese lugar.

Los limites colindantes de la colonia son los siguientes:

Al norte colinda con la cabecera municipal de los Reyes La Paz.

Al sur colinda con la colonia Emiliano Zapata también perteneciente al municipio.

Al este colinda con la colonia San Miguel de la delegación Iztapalapa.

Al oeste colinda con una extension grande de terreno cultivable.

Una caracteristica especifica de la geografia de èsta colonia es que se encuentra situada en medio de dos importantes carreteras que dan acceso al sureste del pais; por el norte de la colonia esta la Carretera Federal Mèxico-Puebla-Texcoco, al sur se extiende la autopista Mèxico-Puebla; ademàs de èstas dos carreteras; al este se situa una mina de arena explotada por la compañia Tribasa y al oeste como ya habiamos mencionado existe una extensión considerable de tierras de cultivo. Estas demarcaciones hacen que la colonia no tenga una comunicación directa con las colonias vecinas, ni un crecimiento habitacional desproporcionado.

Otro aspecto importante de la colonia es su zona arqueològica perteneciente a la cultura Acolhua-Chichimeca compuesta por una piràmide llamada "Axaquiapan", cuyo significado es "Lugar de la Higuera sobre la Arena", la piràmide tiene cuatro cuerpos como los extremos del zodiaco estos a su vez albergan una serie de cuartos que en su època fueron habitaciones privadas de los Sacerdotes del centro comercial. En èsta zona, aun quedan segun el INAH por explorar nueve sectores importantes de vestigios arqueològicos, podriamos decir que èste representa el principal atractivo de la colonia.

A continuación haremos un poco de historia recordando cómo nació la CEB de la Ampliación los Reyes. Esta inició como CEB en el año de 1979 a instancias de un gran sacerdote llamado Donald Hessler (1912-1995) Misionero de la orden Maryknoll de los E:U:A. El Padre Donald llegó a la colonia en el año de 1977: Despuès de un largo caminar sus superiores decidieron mandarlo a la Ciudad de Mèxico, tras haber estado más de treinta años en Yucatán y Bacalar-Quintana Roo; es así que en 1976 a sus 65 años de edad P: Donald llegó a una colonia acomodada de èsta ciudad; pero en su afán de vivir más comprometidamente su opción por los pobres, eligió mudarse hacia la colonia Ampliación Los Reyes, irrumpièndo en un pueblo tradicional, en una colonia apàtica sin

trascendencia alguna de sus habitantes. Sòlo bastaron algunos meses para que este lugar escondido dentro de la periferia urbana del D:F:, fuera un centro de atracción, donde confluian personas de muchos lados, no sòlo del lugar y sus alrededores sino hasta del extranjero, desde refugiados centroamericanos, Grupos de testigos por la paz procedentes de Estados Unidos, canadienses, cristianos de otras tradiciones y hasta no creyentes de distintas partes del mundo.

La vida cotidiana de la colonia y de la iglesia, sufrieron una transformación radical que trascendió fuera de ella. Pues antes de la llegada de P. Donald, la iglesia de la Ampliación Los Reyes era como casi todas: pasiva, rutinaria, sin proyectos ni actividades pastorales para sus fieles, las actividades realizadas eran las de costumbre: misa dominical, doctrina los sàbados y los eventos sociales comunes: bodas, XV años, comuniones, etc. Pero un buen dia todo cambio, y a raiz de ello diferentes comentarios se dejaban escuchar acerca del "padrecito gringo" y de la iglesia de San Juan de los Lagos, los calificativos variaban se decía que eran: comunistas, protestantes, herejes, subversivos, etc. Pero què fuè lo que realmente transformò la vida eclesial de la iglesia y de la gente que la seguia, la respuesta no es dificil de encontrar; pues el P. Donald instituyò una nueva manera de leer y entender los textos biblicos a travès de la oración comunitaria que se llevaba a cabo todos los dias a las 7:00 a.m. en una antesala de la iglesia.La gente de la comunidad se reunia a reflexionar las lecturas biblicas del dia, pero eso no fue lo extraordinario. La oración en comunidad, era realmente una escuela, donde se aprendìa a reflexionar la palabra de Dios; pero con una pequeña diferencia, èsta consistió en primer lugar a aplicarla concretamente en la vida cotidiana de cada uno de los participantes, en una búsqueda por ser mejores personas, mejores cristianos -conscientes de su realidad-, y en segundo lugar esta Palabra de Dios reflexionada, interpelaba a responder a los problemas del mundo.En esto precisamente radicaba lo revolucionario de esta comunidad, respondiendo al llamado de Dios para cambiar nuestra realidad personal y social. Fuè asì como entorno a està reuniòn matinal de todos los dias, la gente de la colonia tuvò un mayor contacto entre si, una mayor comunicación y expresión de sus necesidades, poco a poco se iban identificando, organizando y agrupando según sus interes. Gradualmente se empezaron a formar varios grupos que trabajaban en actividades especificas, según sus inquietudes e intereses, de èsta manera se le empezò a identificar a la iglesia de la Amplicación como una CEB, que por su ubicación geogràfica

relación directa con las diversas organizaciones populares, a raiz del X Encuentro Nacional de CEB en Tehuantepec, Oaxaca.

Sin embargo, es necesario señalar la importancia de todos los Encuentros Nacionales de las CEB que se llevaron a cabo como momentos significativos para el intercambio de experiencias y reflexión del proceso vivido, esto nos permitirà conocer un poco màs el proceso històrico de las CEB en nuestro país, los historiadores de la Teología de la Liberación han dividido los Encuentros Nacionales en ocho etapas a partir de 1972, año en que se realizaron las CEB sus primeros Encuentros a nivel país. Un aspecto importante de los Encuentros que hay que señalar es que:

"Este caminar de los Encuentros Nacionales, no ha sido un caminar programado teòricamente o abstractamente. El caminar y sus etapas han querido ir respondiendo a las necesidades y retos que se van detectando a partir de la vida de las comunidades a nivel local y regional y a partir de las coyunturas eclesiales y nacionales." (24)

Así lo han expresado las mismas comunidades al reconocer que:

"Al ir caminando, en medio de tropiezos, fuimos descubriendo que algo muy importante es que nos reuniéramos, nos encontráramos varias veces al año para compartir nuestras experiencias, fortalecernos en la fe y compromiso, celebrar nuestra fe, alegrarnos juntos y reflexionar juntos en lo que íbamos viviendo y en el camino que nos quedaba por delante. Y de cada Encuentro hemos sacado ánimo, luz y fortaleza para seguir caminando juntos. (25)

A continuación haremos un recorrido histórico por etapas de los Encuentros Nacionales.

PRIMERA ETAPA:La primer experiencia de las CEB a nivel nacional en 1972 estuvo marcada por tres Encuentros Nacionales:

- 1: En Mèxico, D:F:, junio de 1972.
- 2: En Celaya, Guanajuato, agosto de 1972
- 3: En San Bàrtolo, Guanajuato, septiembre de 1972

Estos encuentros fueron más de conocimiento mutuo y de información general, que de planeación y acciones, podriamos decir que en esta primera etapa:

"La conciencia es ingenua e idealista, el anàlisis de la realidad casi se reduce a un simple inventario de programas. La reflexión teológica es la del Concilio Ecuménico Vaticano II, Por medio de la reflexión biblica se busca un cambio personal de actitudes. La organización es vertical, con muy escasa participación de la base, se empiezan a estudiar algunas técnicas de organización." (26)

Despuès de los encuentros se acordaron reuniones, cursos para seglares, visitas a otras experiencias para aprender a trabajar y acciones de ayuda mutua, principalmente entre los sacerdotes y religiosas, se dan entre los laicos los primeros nombramientos de responsables de los grupos.

Esta etapa se viò prolongada por tres Encuentros màs:

- 1: En Querètaro, enero de 1973.
- 2: En Nueva Italia, febrero de 1973
- 3: En Uruapan, mayo de 1973.

A partir de estos Encuentros los miembros de las CEB observaron la necesidad y urgencia de conocer la realidad social del país. Sin embargo, la visión de esta continua siendo descriptiva. Desde el punto de vista teológico se profundiza en la presencia y acción de la iglesia en el mundo como fermento y se habla de la necesidad de la oración personal y comunitaria para ser dignos de la presencia de Dios.

"Las luchas son el anàlisis de las experiencias por ello surge la ayuda a los enfermos y el surgimiento de las primeras cooperativas (sobre todo de consumo y de comercialización). Desde el punto de vista organizativo se elige un equipo coordinador a nivel nacional." (27)

La conclusión más importante de esta primera etapa fue que se empieza claramente la exigencia de ir conociendo la realidad y de comprometerse para transformarla.

SEGUNDA ETAPA: En esta etapa se realizaron dos Encuentros Nacionales:

- 1: En Tepic, Junio de 1973
- 2: En Plan de Ayala, Septiembre de 1973

Exactamente un año despuès del primer Encuentro Nacional, las CEB volvieron a reunirse en el estado de Nayarit. Nuevamente expusieron sus experiencias región por región, en ellas se observò inmediatamente un avance progresivo en el anàlisis y acciones de casi todas las regiones presentes:

El mètodo de trabajo cambia, y se parte del planteamiento de las necesidades procurando analizar sus causas profundas por medio del anàlisis estructuralista. Las acciones empiezan a ser criticadas y evaluadas a la luz de este anàlisis. Se da un inicio de reflexión biblica liberadora y se afirma que la fe debe llevar a una critica de la realidad de opresión y a un compromiso por la liberadora." (28)

En esta etapa no sòlo hubo un avance en el mètodo de acción de las CEB; sino que se diò una mayor

organización y comunicación a nivel local y nacional también.

TERCERA ETAPA: En esta etapa se distinguen dos momentos, uno que podriamos llamar de fe y compromiso político, y otro, de análisis històrico y Teología de la Liberación.

El primero està marcado por los Encuentros de:

1:Tepeaca, Puebla, enero de 1974

2: Estado de Mèxico, mayo de 1974.

Este primer momento fue de suma importancia para las CEB del país, pues en los dos Encuentros realizados se llevo a cabo por vez primera un profundo análisis de la realidad a nivel nacional.

"A nivel teològico se reflexiona sobre la fe en el sent to biblico, se estudia la relación de la fe con el compromiso político. Se discuten las actitudes antievangelicas en lo social y político, la posición del cristiano ante la lucha de clases, ante el socialismo, el papel asignado a los laicos en la política, etc" (29).

A partir de estos Encuentros las luchas ya no son sinceles acciones de promoción, se empezó a hablar de política y del compromiso político en la linea de concientización y organización popular, y de la participación del pueblo en las decisiones que le afectaban.

Al mismo tiempo se procurò que las acciones reinindicativas y de simple promociòn, como las cooperativas, sirvieran de ejemplo para una mayor toma de conciencia y una mejor organización y participación del pueblo en general.

Otro aspecto importante que se diò a partir de los Encuentros mencionados fue una mayor colaboración de los seglares en la coordinación de los grupos de base, también a partir de èstos, se comenzò a hacer la división por Regiones de CEB en el país.

El segundo momento de esta etapa està señalado por el Encuentro celebrado en Celaya, Guanajuato.en septiembre de 1974.

En este Encuentro también hubo un anàlisis de la realidad, pero ahora fue hecho en base al proceso que ha tenido el capitalismo en Mèxico en los últimos sexenios y el papel que la iglesia.ha tenido para sustentar el sistema.

En base a lo anterior, se realizò la reflexión teològica desde la opción por el oprimido y las clases explotadas, de igual forma se profundizò en la dimensión política de la fe y se analizaron las posiciones eclesiales que hasta ese momento se dicron en la iglesia: religiosidad popular, iglesia

progresista e iglesia comprometida en la justicia y la política.

"A la luz de la postura de Jesùs en la política y a la luz de los documentos "Justicia y Paz" de Medellin, se reflexionò sobre el compromiso político de los cristianes y las CEB.

Las luchas (que se iniciaron) son cooperativas, investigación de la realidad, trabajo con colonos, reorganización de la parroquia, lucha en los ejidos, etc." (30).

En el Encuentro se determinò màs claramente la división de las Zonas Regionales de mayor homogeneidad o cercanía geogràfica, se hizo con el objeto de organizar y promocionar encuentros y cursos para promotores, pero sobre todo para tener una mayor comunicación entre las CEB de la región.

CUARTA ETAPA: Marcada por el Encuentro Nacional que tuvo lugar en Morelia, Michoacàn en mayo de 1975..

El objetivo de esta reunión fue captar el proceso vividades de la primer Encuentro de CEB en junio de 1972, hacer una evaluación crítica, pero al mismo tiempo constructiva del tiempo transcurrido, para retomar e impulsar las acciones concretas y al mismo tiempo enmendar errores que han obstàculizado el avance de las Comunidades.

Se nota en este Encuentro una mayor toma de conclencia del significado de las CEB, y del objetivo anhelado.

En cuestión metodológica se insiste en partir de las necesidades del pueblo, en favorecer la participación del mismo pueblo y en establecer objetivos y metas claras que permitan y faciliten una evaluación constante. En cuanto al anàlisis de la realidad se percibe que se dan distintos niveles de conciencia. Teológicamente se procura habilitar a las comunidades para que respondan con mayor responsabilidad y eficacia a su vocación cristiana. Se evalúan todas las luchas y se plantea el realibar luchas que refuercen la toma de conciencia y organización del pueblo, lo cual a su vez implicó una nasava presencia y acción de la iglesia." (31)

QUINTA ETAPA: Se realizaron dos Encuentros Naciones:

- 1: Taxco, Guerrero en.mayo de 1976
- 2: Progreso, Hidalgo. (pueblecito del Valle del Mezgalia) en septiembre de 1977.

En el primer Encuentro se consolidò el movimie de de las CEB a nivel nacional, asimismo se establecieron los elementos en tres lineas fundamen ales que por regla debian de manejar todos los

animadores de CEB: anàlisis de la realidad, reflexión de fe y mètodo de trabajo popular (acciones).

Las acciones concretas de trabajo de este Encuentro fueron:

"Analizar la realidad escogiendo los hechos màs significativos de cada una de las regiones, tales como: problemas de la tierra, injusticias en la comercialización, crisis política, luchas de los colonos, explotación del campesino, etc.

La organización sigue como en el Encuentro anterior, pero un elemento nuevo significativo es que se decidió que el P. Rogelio Segundo -pionero de las CEB en Mèxico- asistiera al Encuentro Nacional de CEB en Brasil, con el fin de retroalimentar el movimiento de Mèxico." (32)

El Encuentro de Progreso, Hgo. pràcticamente fue una continuación de Taxco, los temas tratados fueron los mismos, la novedad fue subrayar a la Biblia como revelación e inspiración històrica del pueblo en su marcha hacia la liberación, otro punto tratado en el Encuentro fue el esfuerzo de las CEB por superarar el dualismos entre fe y política..

Un aspecto importante de este Encuentro fue la convivencia con los indigenas y campesinos del Valle del Mezquital, ayudò a tomar màs conciencia de la iglesia de los pobres.

En el aspecto organizativo se conservò el Equipo Central y se indicaron las siete Zonas Regiones del país donde significativamente existian Comunidades Eclesiales de Base.

SEXTA ETAPA: En èsta etapa el Encuentro Nacional anual se realizò en la Ciudad de Mèxico de abril a mayo de 1978.

A tan sòlo un año de la realización de la III Conferencia del CELAM, este Encuentro fuè de suma importancia, bàsicamente se hizo la preparación de la actuación que tendría la Teología de la Liberación en dicha Conferencia. La participación en este Encuentro fué particularmente numerosa, pues se encontraban representadas 23 diócesis y 18 diferentes Estados de la República.

El objetivo del Encuentro fue recordar e impulsar el proceso de las Comunidades de Base en la Coyuntura de la III Conferencia General del Episcopado Latinoamericano para tomar mayor conciencia del proceso de las CEB y poder ofrecer en la medida de lo posible un aporte en la Conferencia del CELAM.

"El método y la visión de la realidad siguen como es de costumbre, pero se analiza también la coyuntura de América Latina en 1968 (tiempo de Medellín, movimiento estudiantil en México) y 10 años después, en 1978. La producción teológica en este tiempo, se centró en la evangelización que fue el tema de la III

perteneciò a la Zona Regional Oriente.

El guia y principal promotor de esta CEB fue P. Donald, su estructura funcional fue la siguiente:

- + Grupo de Mujeres
- + Grupo de jòvenes
- + Catèquesis
- + Pastoral Social
- + Ministerio de Sanación
- + Estudiantina
- + Biblioteca

Estos grupos funcionaban autonòmamente, el Padre no intervenia en su organización y decisiones, sólo las observaba y apoyaba. A continuación mencionaremos las actividades que desarrollaron cada uno de ellos.

Grupo de Mujeres: Integrado bàsicamente por amas de casa, algunas mujeres asalariadas o pequeñas comerciantes y una que otra secretaria, estudiante y ninguna profesionista

Se reunian todos los miercoles a las 5:00 p.m., en un salón de la iglesia o en la casa de cualquiera de ellas. El mètodo de la reunión era en el siguiente orden: oración comunitaria, noticias, comentarios, informes, avisos acerca de las actividades realizadas en el transcurso de la semana. Posteriormente se exponía un tema bien podía ser económico, político, social, cultural, educativo, etc., despuès se reflexionaba a la luz del Evangelio. Cada semana se proponía a un expositor diferente, así participaban todas las mujeres del grupo; terminada la exposición, se leian fragmentos biblicos alusivos al tema, se hacían comentarios y se acordaban acciones concretas para tratar de encontrar una solución a los mismos. (Aquí observamos el mètodo de trabajo de las CEB: Ver-Juzgar-Actuar, o como los científicos sociales lo describen: Analizar-Reflexionar-Concretar).

La reunión finalizaba siempre con otra oración comunitaria, luego se tomaba café y galletas que el anfitrión ofrecia. Estas reuniones semanales tenian una duración aproximada de 2 horas.

Aparte de la reunión semanal, el grupo de mujeres realizaba una serie de actividades en el trascurso de la semana, no siempre fueron las mismas; èstas dependieron de las necesidades que

iban surgiendo, algunos ejemplos de tales actividades fueron: visita a los enfermos, a los presos, a familias con problemas de desintegración familiar, de alcoholismo, drogadicción; es importante mencionar que la ayuda brindada más que econômica, fue moral tratando siempre de hacer conciencia en el individuo e iniciar un cambio en su vida.

El intercambio de experiencias con grupos de mujeres de otras CEB fue otra de sus actividades, asi mismo asistian a cursos, talleres, conferencias, retiros, etc., que ofrecian otras comunidades. En la comunidad, èste grupo también preparaba cursos de nutrición a base de soya, amaranto, vegetales, entre otros.

Estas fueron algunas de sus principales actividades; pues se llegaron a concretar muchas otras, el espacio que el grupo de mujeres tenia no sòlo fuè de trabajo, también fue un espacio de convivencia entre ellas, el número de integrantes de èste grupo era de aproximadamente de 15 mujeres.

Grupo de Jòvenes: Integrado por jòvenes de distintas edades y ocupaciones; èste fue el espacio de mi experiencia en las CEB, pues fuì integrante de èste grupo alrededor de 7 años. Nuestra reuniòn semanal era cada viernes a las 7:00 p.m., en casa de alguno de los miembros. La reuniòn seguìa el mismo esquema del grupo de mujeres: oración comunitaria, exposición de tema, reflexión y organización de actividades.

Como jòvenes se tenìa una serie de inquietudes y las actividades realizadas fueron muy variadas; èstas procuraban llevarse a cabo, a diferencia del grupo de mujeres, los sàbados y domingos. Las tareas desempeñadas fueron las siguientes:

Se trabajò con jòvenes drogadictos y alcoholicos, para ellos se creò un espacio llamado "La Casa de Cafè", aquì nos reuniamos los domingos por las tardes, se platicaba con ellos en forma grupal, escuchabamos las experiencias personales y se les trataba de orientar de una manera positiva, como se trataba de temas delicados, en muchas ocasiones se invitò a sicologos, doctores, psiquiatras, sociologos, sacerdotes, para platicar con ellos. Esta experiencia fue muy grata, pues observabamos sorprendentemente como algunos de èstos muchachos cambiaba de hàbitos y hasta se integraban a nuestro grupo para seguir ayudando a otros jòvenes con problemas similares.

Otra actividad realizada fue visitar orfanatorios, ahì ayudabamos en varias cosas: pintabamos los salones, los dormitorios, ayudabamos a prepar la comida, a limpiar el lugar o simplemente a convivir un rato con los niños y jòvenes del lugar cantando, jugando, platicando, etc.

Tambièn se trabajo con niños y jòvenes de colonias perdidas, aquì vivian en condiciones verdaderamente infrahumanas; pues no se contaba con ningùn tipo de servicio, sus casas era un sòlo cuarto, a lo màximo dos, el material era de cartòn, casi no contaban con muebles. Visitabamos èstas colonias los sàbados por la mañana, enseñabamos doctrina a los niños, se daban cursos de soya, de alfabetización y se formó un grupo de oración con jòvenes y adultos. Preocupados por la carestía de la vida, se creò "Compras en Común", èsta actividad consistió en

Preocupados por la carestia de la vida, se creò "Compras en Comun", esta actividad consistio en comprar productos de la canasta bàsica por mayoreo, se hacian despensas y se vendian en la iglesia a precios mucho más bajos que los del mercado.

Con ayuda de P. Donald y de donativos de jòvenes norteamericanos y canadienses se instalò un pequeño taller de imprenta en el cual todos trabajamos, el objetivo fue ofrecer un medio de trabajo a los jòvenes desempleados y de ayuda a los que estudiabamos.

Aparte de èstas actividades también organizamos retiros para jòvenes, eventos deportivos, festivales el dia del niño y 10 de mayo, en diciembre preparabamos pastorela; formamos un grupo de teatro, una estudiantina, visitabamos e intercambiamos experiencias con jòvenes de otras CEB del Distrito Federal y de algunos estados de la República. Estas fueron las actividades principales que realizamos.

<u>Catequèsis</u>: Este era un grupo pequeño y realizaba tareas especificas de la iglesia: los sàbados preparaban a los niños para la Primera Comunión e impartian pláticas a padres y padrinos de los niños que se iban a bautizar; y a parejas que iban a contraer matrimonio.

<u>Pastoral Social</u>: Tambièn pequeño en nùmero, integrado por mujeres y hombres, su función principal fue organizar las misas de domingos y fechas especiales como Semana Santa y Navidad. Cuando se se realizaban retiros ellos eran los encargados de organizarlo. También manejaban un fondo monetario el cual estaba destinado para ayudar a la gente en caso de necesidades urgentes.

Ministerio de Sanación: Se encargaba exclusivamente en ayudar a gente enferma; llevaban la

comunión a hospitales o a la casa de los enfermos, compraban medicinas, cuando èstos no podían y proporcionaban invaluable ayuda moral no sólo a los pacientes, sino también a los familiares.

Generalmente èstas fueron las acciones màs comunes que se realizaban en las CEB de nuestro país.

### ANEXO 2.

## CRONOLOGIA DE LA TEOLOGIA DE LA LIBERACIÓN: 1962-1980.

1955: Fundación del Consejo Episcopal Latinoamericano (CELAM) en Rìo de Janeiro. Con ello se da inicio a la transcisión de cambio de la Iglesia Latinoamericana. La creación de èste organismo fue un gran acontecimiento en el proceso de la misma. El CELAM seria el òrgano de contacto y de colaboración de las Conferencias Episcopales de Amèrica Latina.

Dècada del 60: Surgimiento de la Teologia de la Liberación como factor activo en la dinàmica de cambio de la sociedad latinoamericana.

1960-1961: Se forman organismos que se dedicaron a estudiar la situación social de Amèrica Latina: La Federación Internacional de Estudios de Sociología Religiosa, el Centro de Desarrollo Económico y Social de Amèrica Latina y el Instituto Latinoamericano de Doctrina y Estudios Sociales. Más tarde se crearon los institutos donde se preparaban los nuevos teológos: El Instituto Pastoral Latinoamericano y el Instituto de Liturgia Latinoamericano.

1962-1965, 11 de octubre: Inauguración del Concilio Vaticano II en la Basìlica de San Pedro en Roma Italia. El Concilio estaba encaminado a tratar dos cuestiones fundamentales: la paz entre los pueblos y la justicia social. En este marco, el Concilio a su vez se proponía dos objetivos: un movimiento de acercamiento entre los católicos y los miembros de otras iglesias cristianas, establecer un diálogo con todos los hombres para una nueva evengelización del mundo y la reforma y renovación espiritual de la iglesia, que consiste en analizar la problemàtica social del mundo y tener una postura ante la misma para su solución. En 1965 termina el Concilio Vaticano II.

1965: En la reunión de algunos obispos que asistieron al Concilio, surgió la idea de formar la Unión de Mutua Ayuda Episcopal (UMAE) en Mèxico, cuyo objetivo principal consistió en entender la realidad social del país para formular planos de acción pastoral.

La UMAE llegò a ser el principal promotor de la iglesia mexicana junto con el Secretariado

Social Mexicano y los organismos Jesuitas (CIAS), para el conocimiento de la realidad socioreligiosa de Mèxico.

1966-1968: Hay una gran efervescencia de varios grupos cristianos que produce hechos y documentos que apuntan hacia cambios estructurales de la iglesia y la sociedad. Entre los documentos importantes sobresale la Carta de los provinciales de Amèrica Latina de la Compañía de Jesús, publicada desde Rio de Janeiro, en mayo de 1968, en la cual cuestionaba la realidad social del pueblo latinoamericano y el compromiso de la iglesia ante semejante situación.

1966:15 de febrero, fue muerto Camilo Torres por una patrulla militar. Su influencia en la Teología de la Liberación fue evidente y definitiva.

1966: Las investigaciones en Mèxico, por medio de los Centros de Investigación y Acción Social (CIAS) dieron inicio este año. Los sectores de estudio que comprendieron fueron:

- a) Estudios sobre la Doctrina Social de la iglesia
- b) La economia industrial y rural
- c) Sociología Religiosa
- d) Marxismo-Leninismo
- e) Problemas familiares y políticos
- f) El individualismo
- g) Antropologia Y Teologia aplicada a la realidad social

1966: Se funda la Sociedad Teològica Mexicana.

1967:26 de marzo, se publica la Enciclica de Paulo VI <u>Populorum Progressio</u>. La Enciclica propuso un 'desarrollo integral' que consista no sòlo en un crecimiento econòmico sino en una promociòn de todas las actitudes y cualidades del hombre. La Enciclica fue un nuevo avance y un estimulo a los clèrigos de Amèrica Latina en su trabajo de transformación social.

1967: Se funda el Centro Intercultural de Documentación (CIDOC), el cual empezó a publicar estudios eclesiásticos con una perspectiva sociológica siguiendo la línea de Medellín, programando cursos y conferencias de personalidades que exponían planteamientos nuevos de las Ciencias sociales en la Teología.

1967: Nacieron las primeras Comunidades Eclesiales de Base (CEB) en Cuernavaca, Morelos. Posteriormente se formaron también en el centro del país y en los lugares donde los obispos las apoyaban.

1968:Del 26 de agosto al 6 de septiembre se realizò la Conferencia de Medellìn, Colombia. Para esta Conferencia no se preveian cambios importantes; sin embargo, surgiò una sorpresiva actitud de compromiso de los obispos.

Los anàlisis fueron hechos en función de la realidad económica, social y política de Amèrica Latina. Con los Documentos de Medellín se proyectaron grupos eclesiales y sacerdotales que cuestionaron el papel y la figura del sacerdocio en la sociedad latinoamericana.

Tuvieron relevancia las siguientes Enciclicas:

- \* Mater et Magistra (1961)
- \* Pacem in Terris (1963)
- \* Populorum Progressio (1967)

Junto al documento final de Medellin, se añadió estimulo y autorización jeràrquica para la acción social en beneficio de los oprimidos.

- En Argentina surgiò el movimiento "Sacerdotes para el Tercer Mundo".
- En Perù surge el ONIS (Oficina Nacional de Investigación Social).

La determinación de la II Conferencia Episcopal de apoyar más la creación y el impulso de las Comunidades Eclesiales de Base (CEB) fue uno de los hechos más importantes para difundir las enseñanzas de Medellín.

1968: En febrero se celebrò en Montevideo, el Primer Encuentro Latinoamericano Camilo Torres. Aquì sacerdotes latinoamericanos discutieron la incorporación de los cristianos a la lucha revolucionaria. Uno de los pàrrafos de los postulados de Camilo Torres nos da una idea de su postura revolucionaria para el cambio de Amèrica Latina.

"Para la revolución latinoamericana hay una sòla estrategia revolucionaria que enfrenta a la estrategia contrarevolucionaria del imperialismo..."

1968: Por medio de la UMAE en Mèxico, se iniciò la elaboración del <u>Plan Nacional de Pastoral</u> en Conjunto este documento consistía en:

- a) Instrumentar un cuerpo de directrices pastorales siguiendo la linea de Medellin.
- b) Crear normas de organización y coordinación entre los obispos y sus diòcesis.
- c) Fijar prioridades en la realidad mexicana, cuyo fin seria integrar los recursos de la iglesia para buscar la solución a los problemas sociales.

La UMAE colaborò en la preparación de la <u>Carta del Episcopado Mexicano sobre el Desarrollo e</u>

<u>Integración del País.</u> esta carta fue el documento más importante a nivel episcopal del Concilio.

Asimismo participò en la realización del <u>Primer Congreso Nacional de Teología</u> y del <u>Documento</u>

de la Comisión Pastoral sobre la Justicia en Mèxico.

1968: 26 de marzo, acontece el primer suceso importante en el Episcopado Mexicano despuès del Concilio: el documento de los obispos sobre el Desarrollo e Integración del País, su linea estaba enmarcada en el desarrollismo, en èste documento se analizó la religiosidad popular, pero el punto más importante del documento, fue la exhortación de los obispos en participar en la solución de los graves problemas sociales.

1969: noviembre, se inaugurò el Primer Congreso Nacional de Teologia, de èste surgiò la Teologia de la Liberación en Mèxico. El Congreso fue organizado la UMAE, el CIASD, el SSM y la STM.

Dècada del 70: La teorización de la Teología de la Liberación en Mèxico, comenzó a principios de èsta dècada, se formaron movimientos que pugnaron por cambios estructurales en la iglesia y en la sociedad, adoptàndo el seguimiento de tres puntos:

- 1: Identificación con los marginados
- 2: Aceptación de la autoridad como servicio en la comunidad social
- 3: Compromiso social efectivo.

1970: El Secretariado Social Mexicano (SSM) adquiere su autonomía, desligado ya de la jererquia eclesial apoyò acciones y movimientos populares eclesiales como a 'Cristianos por el Socialismo' y a 'Sacerdotes por el Pueblo'.

De igual manera el Centro Nacional de Comunicación Social (CENCOS), adquiere su autonomía, su función radicaba en ser un centro de información alternativa; es decir, que da a conocer hechos específicos que tiende a ocultar la prensa en general.

1970: Octubre, se lleva a cabo el <u>Seminario de Teología de la Liberación</u> en Ciudad Juàrez, Chihuahua, en èl participaron teòlogos mexicanos y norteamericanos.

1970: Noviembre, tiene lugar el <u>Primer Encuentro Regional de Pastoral Indigena</u>, en Tehuacàn Puebla, a partir de èste encuentro empezò la modificación de la evangelización en el medio indigena. 1971-1972: Diciembre, nació en Santiago de Chile <u>Cristianos por el Socialismo</u>, a raiz de la reunión de un grupo de sacerdotes en Argentina, Brasil, Colombia, Perù y Chile, para organizar un encuentro que fuera capaz de exponer la efectividad amplia y representativa de la opción revolucionaria. El proyecto se hizo realidad en abril de 1972 llevàndose a cabo el 'Primer Encuentro' con la participación de 400 cristianos (religiosos laicos y protestantes) de casi toda Amèrica Latina participaron.

1971: Por diversos medios de presión, en este año, la UMAE en Mèxico es desmantelada, su desaparición fue una perdida para la iglesia mexicana progresiva.

1972 : Se escribe el primer documento eclesiàstico en Mèxico que se inscribe en el marco de la Teologia de la liberación: La Justicia en Mèxico. Este documento fue una reflexión nacional, argumentaba que se tratatba de un estudio científico de la realidad, utilizando las nuevas formulaciones teòricas de las Ciencias sociales. Finalmente el documento fue rechazado por los obispos mexicanos tradicionalistas, por el contenido del mismo.

1972: Se dan a conocer los escritos sobre el aspecto teòrico de la Teologia de la Liberación en las revistas Christus, Servir y Contacto Tambièn nacen los primeros libros de la Teologia de la Liberación, los primeros textos son de Alex Morelli y Arnaldo Zenteno. El primero, Alex Morelli en su libro Libera a mi pueblo, trata el problema de la dominación que sufren los países subdesarrollados. El libro de Zenteno Liberación social y Cristo, considera principalmente la fundamentación bilbica de la liberación; un poco más adelante escribió Un camino de humildad y esperanza: CEB, en el texto hace todo un estudio de lo que son las CEB, el objetivo de las mismas; así como el recorrido històrico de las mismas en Mèxico. Paralelamente Porfirio Miranda publica su libro Marx y la Biblia, que aunque no versa sobre la Teologia de la Liberación, desarrolla un tema afin.

1972 : Se llevò a cabo la Convención Nacional de Evangelización y Catequèsis, en donde se concluyò

que era necesario tomar conciencia de los problemas y conocer la realidad social, solidarizarse con los mexicanos, especialmente con los marginados e indigenas, emprender la búsqueda de caminos concretos y prácticos para cambiar las estructuras sociales.

1972: Se presentan los primeros sintomas de represión a los clérigos en México inclinados por la Teología de la Liberación. Como ejemplo tenemos al padre Oscar Nuñez que fue torturado y expulsado del país por sus actividades.

1972: Se organiza en Mèxico el movimiento Sacerdotes para el pueblo, en donde se critica a la iglesia mexicana; asimismo, planteò su compromiso públicamente en un manifiesto.

1972: Se realizaron los primeros Encuentros Nacionales de CEB en Mèxico: Celaya (agosto), San Bàrtolo Guanajuato (Septiembre) y Mèxico (Junio).

1973: Se realizaron tres Encuentros Nacionales de CEB en Mèxico: Querètaro (enero), Nueva Italia (febrero) y Uruapan (mayo).

1974: Se realizaron tres Encuentros Nacionales de CEB en Mèxico: Tepeaca, Puebla (enero), Estado de Mèxico (mayo) y Celaya, Guanajuato (septiembre).

1975: Hubo un sòlo Encuentro Nacional de CEB en Mèxico: Morelia, Michoacan (mayo).

1976: Encuentro Nacional de CEB en Mèxico: Taxco, Guerrero (mayo).

1977: Febrero, Monseñor Oscar Romero es nombrado arzobispo de San Salvador.

1977: Encuentro Nacional de CEB en Mèxico: Valle del Mezquital, Hidalgo (septiembre).

1978: Se celebrò en la ciudad de Mèxico el 13vo. Encuentro Nacional, la participación en este Encuentro fuè particularmente numerosa: estaban representadas 23 diòcesis y 18 estados diferentes de la República, la importancia de este Encuentro radicò en la designación de 25 Coordinadoras Regionales para una mejor organización y comunicación de las CEB en el país.

1979: Se celebra en la ciudad de Puebla la III Conterencia Episcopal de Amèrica Latina, en esta Conferencia participaron obispos, sacerdotes, laicos e intelectuales de toda latinoamerica, la Conferencia fue inaugurada por el Papa Juan Pablo II:

1979: Junio, estalla la rebelión en Nicaragua, la iglesia no se opone a ella; la autoriza y legitima la lucha armada contra la tiranìa somocista y el imperialismo norteamericano.

1979: En Mèxico se crea la Coordinadora Regional de las CEB para la zona del D:F: y zona

### Metropolitana.

1979: En Mèxico se realizò un Encuentro Nacional de CEB: ciudad de Mèxico (octubre).

1980: El 24 de marzo asesinaron al arzobispo del Salvador Monseñor Oscar Romero Arnulfo, su muerte conmociono al mundo entero, fue una gran perdida para el pueblo salvadoreño y para la Teologia de la Liberación quien perdió a uno de sus mejores difusores.

1980: Se llevò a cabo el 15vo. Encuentro Nacional de CEB en Nogales (mayo).

1981: Se llevò a cabo el 16vo. Encuentro Nacional de CEB en Tehuantepec, Oaxaca (octubre).

1983: Cuernavaca, Morelos. La CEB de èsta ciudad sufre un revès al destituir a Monseñor Sergio Mèndez Arceo de la Comunidad, en su lugar llegò un sacerdote completamente contrario a la Teología de la Liberación.

#### **CITAS**

- 1:Zenteno, Arnaldo. <u>Un camino de humildad y esperanza, (las CEB en Mèxico),</u>

  Centro Antonio de Montesinos, Mèxico, 1983, p. 102.

  El mismo tema se puede consultar en <u>Christus</u>, Abril,

  1980.
- 2: Ibid., p.102
- 3: Ibid, p. 102
- 4: Gastalver M. Matilde y Lino Salas R. <u>Las Comunidades Eclesiales de Base y el</u>

  <u>Movimiento Popular en Mèxico</u>, (Tesis), Univ. Iberoamericana,

  Mèxico,p. 5. V. Tambièn <u>Christus</u>, No. 579-580, octubre, 1984,

  p. 31
- 5: Ibid, p. 31
- 6: Zenteno, Op. Cit., p. 198. V. Tambièn Christus, No. 580, octubre, 1984, p. 31
- 7: Ibid., p. 35. para consultar el mismo punto .V. Tambièn "Historia de nuestra comunidad", en <u>Christus</u>, julio, 1986, (edición especial), pp. 20-28.

  Y Oliveros Roberto, "El estilo de las CEB y otros modos de vivir la iglesia," en <u>Christus</u>, No. 28, Abril, 1986, pp. 4-22.
- 8: Gutièrrez Gustavo. "Teología y Ciencias Sociales, en Christus, No. 579, octubre,
  1984, p.31. V.Tambièn Gastalver, Op.Cit.; p.22.y Zenteno,
  Op.Cit., p. 15
- 9: Zenteno, Op. Cit., p. 35
- 10: Documento: III Conferencia General del Episcopado Latinoamericano (1979)

  Doc. completo, p. 12

  Serie: Documentos; Area: Iglesia

  CIDOC, Cuernavaca, Morelos.

Diciembre, Mèxico, 1982, p. 167. V. Tambièn Garcia Gutièrrez, M. "La Biblia en la liberación del pueblo" en <u>Christus</u>, No. 571, Dic., 1983, p. 29.

- Gastalver M. Matilde y Lino Salas R. Op. Cit., p. 17-18 y Zenteno, Op. Cit.,
   p. 18 V. Tambièn Garcia Gutièrrez, Mercedes. Op. Cit., p. 26
- 13: Documento: "Participación Popular"

Doc. 12/17, Pag.. 3-11

Serie: Documentos; Area: Politica

Año: 1978

CIDOC, Cuernavaca, Morelos.

- 14: Gastalver M. Matilde y Lino Salas, R. Op. Cit., p. 20-21.
- 15: Equipo CENCOS. "Un poco de historia: Un pueblo: Morelos y la iglesia," en Christus, No. 580, Octubre, 1984, p. 23
- 16: Ibid., p. 23-24
- 17: Ibid., p. 29-30
- 18: Ibid., p. 30-31
- 19: Ibid, p. 30-31
- 20: Ibid., p. 32-33
- 21:Gastalver, Op.cit., p. 34
- 22: Ibid., p. 36
- 23: Ibid., p. 38
- 24: Zenteno, Op. Cit., p. 39
- 25: ....., "La Biblia en el corazón de los Encuentros Nacionales", en <u>Christus</u>, No. 571, Diciembre, 1983, p. 26
- 26: Gastalver M. Matilde y Lino Salas R. Op. Cit., p. 42-43 V. Tambièn Zenteno,

  Un camino de humildad y esperanza...., p. 39-41.
- 27: Ibid., p. 44 y Zenteno Arnaldo. "La Biblia en el corazón de los encuentros Nacionales, en <u>Christus</u>, No. 571, Diciembre, 1983, p. 27

- 28: Ibid., p. 45. V. Tambièn Zenteno, Op. Cit., p. 41-42.
- 29: Ibid., p. 47 -49 y Zenteno, Op. Cit., p. 42-46
- 30: Ibid, p.47-49:
- 31: Ibid., p. 50
- 32: Ibid. p. 51-54
- 33: Ibid., p. 55-56.
- 34: Ibid., p. 56-58.
- 35: Fuentes Jimènez, Laura. <u>De la utopia a la acción. Cuatro experiencias de promoción</u>

  popular, Univ. Iberoamèricana, Mèxico, 1995, p.190
- 36: Ibid, p. 190
- 37: Gastalver M. Matilde y Lino Santos R Op.cit., p. 59-60 y Zenteno Arnaldo. "La Biblia en el corazòn..." en Cristus No. 571, Diciembre, 1983, p. 28
- 38: Ibid, p. 59-60
- 39: Garcia Gutièrrez, Mercedes. "La Biblia en la liberación del pueblo", en <u>Christus</u>, No. 571, Diciembre, 1983, p. 33
- 40. Equipo CENCOS. "Un poco de historia", en <u>Christus</u>, No. 579, octubre, 1984,
  p. 32. V. Tambièn Zenteno Arnaldo, "¿Temor o esperanza?,
  el compromiso CEB en el proceso popular", en <u>Christus</u>,
  No. 547, agosto,1981, p. 36.
  El mismo tema con: Mendoza Zaragoza "La iglesia de los pobres. Reflexión sobre las CEB en Mèxico", en <u>Christus</u>,
  Abril, 1986, p. 22-27.

# 41: <u>Documentos del Primer Encuentro Regional, Zona Metropolitana</u>

1 Carpeta; Doc. 27-27

Serie: Documentos, Area: Iglesia

Año: 1985.

CIDOC, Cuernavaca, Morelos.

42: Ibid., Doc. 5 y 6.

# 48: Documento: La iglesia cambiante

Doc. 7/7, Doc. 7

Serie: Documentos. Area: Iglesia

Año: 1978

CIDOC, Cuernavaca, Morelos.

#### CONCLUSIONES

Concluimos que la Teología de la Liberación surgió como una expresión ideológica de protesta en contra de la situación social de miseria, opresión y dependencia que imperaba en Amèrica Latina específicamente en las dècadas de los sesenta y setenta. La dependencia, como consecuencia principal del subdesarrollo, en este período causó verdaderos estragos de miseria sobre todo en los países centroamèricanos, que aparte de eso, se encontraban gobernados por règimenes militares que sólo velaban por los intereses de los Estados Unidos.

La situación imperante provocó que paulatinamente surgieran organizaciones civiles que gracias a la ayuda de las Ciencias sociales fueron tomando conciencia de que los padecimientos de miseria y explotación en el continente no se debian a un atraso económico, sino a una dependencia estructural externa que no permitia un desarrollo y bienestar hacia los países latinoamericanos.

No sòlo en los sectores sociales bajos se estaba gestando una apertura de pensamiento radical frente a los problemas de crisis, sorpresivamente en algunos sectores de la iglesia surge una corriente eclesial que adoptò posiciones diferentes a las clero oficial, nos referimos a la Teología de la liberación la cual tuvó un papel muy relevante en los movimientos guerrilleros de Nicaragua, El Salvador, Honduras y Guatemala principalmente. El papel que desempeño la Teología de la Liberación en èstos países fue fundamental en sus luchas reivindicativas.

En Mèxico no sucediò lo mismo, la aceptación de èsta nueva corriente teològica fue tibia en comparación con los países centroamèricanos mencionados Sin embargo, a pesar de todos los obstàculos que tuvò que librar, pues en Mèxico todas las organizaciones y grupos que asimilaron dicha Teología fueron atacados y

desmenbrados con cierta facilidad por parte de la jerarquia eclesiàstica, que siempre se ha caracterizado por ser muy conservadora e intransigente, sì se llegò a dar en la dècada de los setenta una organización a nivel nacional de las Comunidades Eclesiales de Base.que alcanzaron en èste tiempo cierta madurez y lograron avances significativos. Contò mucho en èste tiempo el trabajo que realizaron algunos obispos, sobre todo en las zonas indigenas y la labor que las Comunidades de Base desarrollaron principalmente en las zonas marginadas de la ciudad y en las colonias populares del Distrito Federal.

Podriamos decir que en Mèxico la Teologia de la Liberación y las Comunidades eclesiales de Base tuvieron la mayor aceptación en los años setenta y principios de los años ochenta; posteriormente las fueron desmantelando poco a poco, hasta lograr casi su desaparición en los noventa, a partir de ahi no han logrado resurgir pese a los empeños de algunos teológos que continuan trabajando afanosamente en la transformación de la sociedad, el campo de acción actual de èstos teológos es bàsicamente las zonas rurales e indigenas, entre ellos es digno de mencionar la labor desempeñada del Obispo Samuel Ruiz con los indigenas de Chiapas.

### BIBLIOGRAFIA

- Boff, Leonardo. <u>Teología desde el lugar de los pobres</u>, Salterra, Santander, España, 1986
- Castro Villagrana, etal. La iglesia, el subdesarrollo y la revolución, Nuestro Tiempo, Mèxico, 1968.
- Concha Miguel e Iñiguez Jorge. <u>Cristianos por la revolución en Amèrica</u>
  <u>Latina</u>, Grijalvo, Colec. 70, Mèxico, 1977.
- De la Pena, Sergio. El desarrollo de Amèrica, Mèxico, S. XXI, 1973.
- Dussel, Enrique. <u>Historia de la iglesia en Amèrica Latina,</u> edit. Nova terra, Barcelona, España, 1974.
- ...... <u>Teologia de la Liberación e historia,</u> Buenos Aires, Latinoamericana, Libros srl, 1975.
- ......<u>Teologia de la Liberación, un panorama de su desarrollo, Potre-rillos, editores, México, 1995.</u>
- Ferraro, Josè. <u>Teologia de la Liberación revolucionaria o reformista</u>, Mèxico UAMI, 1992.
- Fuentes Jimènez, Laura. De la utopia a la acción. Cuatro experiencias de promoción popular, Univ. Iberoamericana, Mèxico, 1995.
- F:H: Cardoso y E. Faletto. <u>Dependencia y desarrollo en Amèrica Latina</u>, S: XXI, Mèxico, 1969.
- Gastalver M. Matilde y Lino Salas R. <u>Las Comunidades Eclesiales de Base y el Movimiento popular en Mèxico</u>, (Tesis) Univ. Iberoamericana, Mèxico, 1984.
- Gutièrrez Casillas, Josè. <u>Jesuitas en Mèxico durante el siglo XX</u>, Porrùa, Mèxico, 1981.
- Gutièrrez, Gustavo. <u>Teologia de la Liberación, perspectivas, edit.</u> Sigueme, Salamanca, España, 1974.
- La fuerza històrica de los pobres, Centro de Estudios y Publicaciones, Lima, 1980.
- Hans, Kung. El concilio y la unión de los cristianos, Santiago de Chile, Herder, 2da. edicción, 1962.
- Latorre C. Hugo. <u>La revolución de la iglesia en Amèrica latina</u>, Cuad.de Joaquin Mortiz, Mèxico, 1969.

- M:M: Philipan. La iglesia, luz de las naciones, edit. La Cruz, Mèxico, 1966.
- Metz, Rene. <u>Historia de los concilios</u>, Barcelona, Oikos, Colec. (Sais), España, 1971.
- Meyer, Larry. <u>La política de la iglesia catòlica en Mèxico a partir del Concilio Vaticano II: 1964-1974</u>, (Tesis-Maestria) UNAM, 1977.
- Muro Gonzàlez, Victor Gabriel. La teologia de la liberación como una expresión ideológica de cambio social en Mèxico, UNAM, ;Mèxico, 1982.
- Obedret Zuñiga, Ernesto. La iglesia y la revolución en Amèrica Latina durante el siglo XX, (Tesis) UNAM, 1977.
- Sunkel Osvaldo y P: Paz. El subdesarrollo latinoamericano y la teoria del subdesarrollo, Mèxico, 1970.
- T. Klare, Stein Nancy. <u>Armas y poder en Amèrica Latina,</u> ERA (Serie Popular). Mèxico, 1978.
- Velàzquez, Pedro. El pensamiento social de Juan XXIII, Secretariado Social Mexicano, Mèxico, 1962.
- Zenteno, Arnaldo. <u>Un camino de humildad y esperanza (las CEB en Mèxico)</u>, Centro Antonio de Montesinos, Mèxico, 1983.
- Zorrilla Olivares, Adriana Ruth. <u>Teologia de la Liberación: reforma o revolución</u> (Tesis) UAMI, 1986.

#### ARTICULOS DE R E V I S T A S

### **CHRISTUS**

- Castillo, Alfonso. "Desaparición de la UMAE: Tragedia de la iglesia mexicana", en Christus, No. 36, Marzo, Mèxico, 1972.
- Cladovis, Boff. "Decàlogo sobre la participación política de las CEB", en Christus, diciembre, Mèxico, 1982.
- Equipo CENCOS. "Un poco de historia: Un pueblo: Morelos y la iglesia", en Christus, No. 579, octubre, Mèxico, 1984.
- García Gutièrrez, M. "La Biblia en la liberación del pueblo" en <u>Christus</u>, No. 571, diciembre, 1983.
- Gutièrrez, Gustavo. "Teologia y Ciencias Sociales", en <u>Christus</u>, No. 579, octubre, Mèxico, 1980.
- "Historia de nuestra comunidad 1970-1985", en <u>Christus</u>, (edición especial), julio, Mèxico, 1986.
- Mendoza Zaragoza. "La iglesia de los pobres. Reflexión sobre las CEB en Mèxico", en Christus, No.28, abril, Mèxico, 1986.
- Oliveros, Roberto. "El estilo de las CEB y otros modos de vivir la iglesia", en <u>Christus</u>, No. 28, abril, Mèxico, 1986.
- Zenteno, Arnaldo. "La Biblia en el corazón de los Encuentros Nacionales", en Christus, No. 571, diciembre, Mèxico, 1983.
- Zenteno, Arnaldo. "¿Temor o esperanza?: El compromiso CEB en el proceso popular", en Christus, No. 547, agosto, Mèxico, 1981.

### CONTACTO.

"Documento Base del Movimiento Sacerdotes para el pueblo", en Contacto, No.6, Mèxico, 1972.

### ESTUDIOS ECUMENICOS

Hermosillo, Rogelio. "Algunos desafios al futuro de las CEB's", en Estudios

Ecumènicos, No. 5, 1er. bimestre, 1986.

### ESTUDIOS INTERNACIONALES.

Herrera, Felipe. "Viabilidad de una comunidad latinoamericana", en Estudios

### Internacionales, Santiago de Chile, abril, 1967.

### **IGLESIAS**

Alvàrez Icaza, Josè. "Iglesia y Estado en Mèxico", en Iglesias, No. 34, octubre, 1986.

Melèndez, Guillermo. "La dificil caminata de la iglesia de los pobres", en <u>Iglesias</u>, No. 35, noviembre, 1986.

### NUESTRO TIEMPO.

Mèndez Arceo, Sergio. "Desacralización para el desarrollo, en la iglesia, el subdesarrollo y la revolución", en <u>Nuestro Tiempo</u>, Mèxico, 1968.

### PASOS.

Richard, Pablo. "Los cristianos en la pràctica política de liberación", en <u>Pasos</u>,

DEI (Publicación del Departamento Ecumènico de Investigaciones) No. 8, Octubre, San Josè Costa Rica, 1980.

### RELIGION.

Dussel, Enrique. "Declaración de teològos del Tercer Mundo (1976)", en Religión, Edicol, Mèxico, 1977.

Dussel, Enrique. "Declaración de cristianos por el socialismo (1972), en Religión, Edicol, Mèxico, 1977.

### REVISTA MEXICANA DE SOCIOLOGIA

Silva Gotay, Samuel. "La transformación de la función política en el pensamiento teológico caribeño y latinoamericano", en Revista Mexicana de Sociología, Vol. 48, No. 3, Mèxico, 1986.

### SERVIR.

"Bodas de oro del Secretariado Social Mexicano", en <u>Servir</u>, No. 30, diciembre, Mèxico, 1970.

"La justicia en Mèxico", en Servir, No. 34, agosto, Mèxico, 1971.

### **SIGNOS**

"XXXVI Asamblea Episcopal del Perù", en Signos, Perù, 1969.

"Declaración de 300 sacerdotes brasileños", en Signos, 1967.

"Presencia de la iglesia de cambio en Amèrica Latina", en <u>Signos</u>, (Departamento de Acción Social del CELAM) Ictopàn, 1968.

"Conclusiones de la XXXVI Asamblea Episcopal del Perù", en Signos, Perù, 1970.

"Mensaje de Obispos del Tercer Mundo", en Signos, 1967.

"Carta Pastoral del Episcopado Mexicano", en Signos, Mèxico, 1968.

### ARCHIVO

### CENTRO INTERCULTURAL DE DOCUMENTACION (CIDOC)

Documento: "El compromiso político de los cristianos"

Textos del Magisterio de la iglesia catòlica

1 Carpeta, Serie: Documentos

Area: Iglesia

Año: 1987

CIDOC, Cuernavaca, Morelos

"La iglesia en la actual transformación de Amèrica Latina a la luz del Concilio

Vaticano II".

Medellin: Segunda Conferencia General del Episcopado Latinoamericano,

1968, Colombia.

Secretariado General del CELAM

2 Volumenes, Serie: Documentos

Area: Iglesia

CIDOC, Cuernavaca, Morelos

Baltazar, Lòpez. Cuernavaca fuentes para el estudio de una Diòcesis,

2 Tomos, Serie: Documentos

No. 31 (Inventario) Año: 1968

Area: Iglesia

CIDOC, Cuernavaca, Morelos.

Documento: III Conferencia General del Episcopado Latinoamericano

1979, Puebla, Mèxico

1 Tomo, Serie: Documentos

Area: Iglesia

CIDOC, Cuernavaca, Morelos.

Documento: "Participación Popular"

17 Documentos

Serie: Documentos, Area: Política

Año: 1978.

CIDOC, Cuernavaca, Morelos.

Documentos del Primer Encuentro Regional, Zona Metropolitana.

1 Carpeta, 27 Documentos

Serie: Documentos, Area: Iglesia

Año: 1985.

CIDOC, Cuernavaca, Morelos.

Documento: "La iglesia cambiante"

7 Documentos

Serie: Documentos, Area: Iglesia

Año: 1978.

CIDOC, Cuernavaca, Morelos.

Documento: "Carta abierta a los Obispos"

10 Documentos

Serie: Documentos, Area: Iglesia

Año: 1982

## CIDOC, Cuernavaca, Morelos

Documento: "La iglesia catòlica en Mèxico"

15 Documentos

Serie: Documentos, Area: Iglesia

Año: 1976.

CIDOC, Cuernavaca, Morelos.

OTROS DOCUMENTOS.

Concilio Vaticano II, Documentos Completos, Jus, Mèxico, 1966.

Documentos Colectivos del Episcopado Mexicano, Paulinas, Mèxico, 1977.

Ferraro, Josè. "Medellìn". Apèndice 1, de la ètica catòlica y la conservación del capitalismo. Texto Inèdito, Puebla, 1985.